Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 4, 2025, pp: 162-182 KiYoTA JournaL  KIYOTA
https://kiyotajournal.or.id/index.php/sahaya "Cod  FOUNDATION

MEMBANGUN KESADARAN SPIRITUAL MELALUI
PENGAMALAN PUJA TRI SANDYA

| Ketut Pasek Gunawan®, 1.G Agung Jaya Suryawanz, Ketut Bali Sastrawan3, Putu Sanjaya 4
L2348 |nstitut Mpu Kuturan Singaraja
gpasek75@yahoo.com

ABSTRAK

Artikel ini membahas urgensi pengamalan Puja Tri Sandhya yang bermakna sebagai solusi untuk
membangun kesadaran spiritual di tengah fenomena meningkatnya krisis mental dan bunuh diri di
Bali. Melemahnya kesadaran spiritual, yang dipicu oleh modernisasi dan gaya hidup materialistis,
diidentifikasi sebagai akar permasalahan. Penulis berargumen bahwa Tri Sandhya, yang sering kali
dipraktikkan sebagai ritual rutin, sesungguhnya merupakan sebuah "teknologi spiritual" yang lengkap
untuk membentengi diri. Kajian mendalam mengungkap bahwa Tri Sandhya bukan sekadar
sembahyang tiga waktu. la adalah simbol pemersatu kebhinekaan (Bhinneka Tunggal Ika) khas
Indonesia, yang mengintegrasikan sumber kitab Sruti dan Smerti. Enam bait mantranya dirancang
sebagai sebuah tangga spiritual terstruktur, memandu praktisi dari pemujaan Tuhan Yang Mutlak
(Nirguna Brahman) menuju introspeksi diri dan penyucian pikiran, perkataan, serta perbuatan (Tri
Kaya Parisudha). Pemilihan waktunya pun sarat makna filosofis untuk menyelaraskan tubuh fisik,
pikiran, dan rohani (Tri Sarira). Kesimpulannya, dengan konsistensi dan penghayatan mendalam pada
setiap tahapannya dimulai dari persiapan, pelafalan mantra, hingga meditasi dari Puja Tri Sandhya
dapat bertransformasi menjadi jalan personal yang powerful. Praktik ini tidak hanya mencegah
keputusasaan dengan membangun ketahanan mental, tetapi juga membentuk insan yang sadar,
toleran, dan berbudi luhur, sehingga mampu meraih kedamaian sejati (Santi) di tengah gempuran
zaman.

Kata kunci : Kesadaran Spiritual; Puja Tri Sandhya.

ABSTRACT

This article discusses the urgency of practicing Puja Tri Sandhya as a meaningful solution for fostering
spiritual awareness amid the rising phenomenon of mental health crises and suicide in Bali. The
weakening of spiritual consciousness, driven by modernization and materialistic lifestyles, is identified
as the root of the problem. The author argues that Tri Sandhya, which is often performed merely as a
routine ritual, is in fact a comprehensive “spiritual technology” designed to strengthen inner
resilience. An in-depth analysis reveals that Tri Sandhya is not simply a three-times-daily prayer. It
represents a unifying symbol of Indonesian pluralism (Bhinneka Tunggal lka), integrating scriptural
sources from both Sruti and Smerti. Its six mantra verses are structured as a systematic spiritual
ladder, guiding practitioners from the worship of the Absolute Divine (Nirguna Brahman) toward self-
introspection and the purification of thoughts, speech, and actions (Tri Kaya Parisudha). The selected
prayer times are also rich in philosophical meaning, aiming to harmonize the physical body, mind, and
soul (Tri Sarira). In conclusion, through consistent practice and deep contemplation at each stage—
beginning with preparation, mantra recitation, and meditation—Puja Tri Sandhya can be transformed
into a powerful personal spiritual path. This practice not only helps prevent despair by strengthening
mental resilience but also cultivates conscious, tolerant, and virtuous individuals, enabling them to
attain true peace (Santi) amid the challenges of the modern era..

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 162
Vol. 2 No. 3, 2025


mailto:gpasek75@yahoo.com
https://kiyotajournal.or.id/index.php/sahaya

Keywords: Spiritual Awareness; Puja Tri Sandhya.

PENDAHULUAN

Dalam beberapa tahun terakhir,
masyarakat Bali, yang dikenal dengan
identitas budayanya yang kental dan
kehidupan spiritualnya yang mendalam,
dihadapkan pada sebuah fenomena yang
mengkhawatirkan: peningkatan angka
bunuh diri. Data dari berbagai laporan
kepolisian dan lembaga sosial
menunjukkan tren vyang tidak boleh
diabaikan. Kasus-kasus ini tidak hanya
terjadi di kalangan wusia lanjut yang
mungkin merasa terasing, tetapi juga
menjangkiti  generasi muda  yang
seharusnya berada di puncak
produktivitas. Fenomena ini bagaikan
retakan dalam tembok kokoh spiritualitas
Bali, menandakan adanya krisis makna
hidup yang mendalam di tengah
gemerlapnya perkembangan pariwisata
dan modernisasi.

Fenomena bunuh diri ini, dalam perspektif
sosiologis dan spiritual, dapat dilihat
sebagai gejala dari melemahnya
kesadaran spiritual individu. Kesadaran
spiritual, dalam konteks Hindu, bukan
sekadar rutinitas beragama, melainkan
sebuah pemahaman hakikat diri (Atman)

yang utuh, hubungannya dengan Tuhan

(Brahman), dan tempatnya dalam jagat

raya. Kesadaran inilah yang membentuk
ketahanan mental, ketenangan batin, dan
kemampuan untuk menghadapi dukha
(penderitaan) sebagai bagian dari proses
kehidupan dan karma. Ketika kesadaran
ini memudar, individu menjadi rentan
terhadap tekanan hidup, kehilangan arah,
dan melihat jalan keluar yang keliru dari
penderitaan yang dianggapnya permanen.
Akar dari melemahnya kesadaran spiritual
ini kompleks dan multidimensi.
Gelombang modernisasi dan globalisasi
yang tak terbendung membawa serta
nilai-nilai materialistis, kompetisi yang
ketat, dan gaya hidup konsumtif.
Masyarakat, terutama generasi muda,
terjerat dalam perlombaan mencapai
kesuksesan duniawi yang seringkali diukur
dari harta benda dan status sosial. Media
sosial memperparah keadaan dengan
menciptakan budaya perbandingan (social
comparison) yang tidak sehat, memicu
kecemasan, rasa tidak cukup, dan isolasi
sosial. Dalam kondisi seperti ini, waktu
untuk  merenung, introspeksi, dan
membangun hubungan dengan sang
pencipta seringkali terpinggirkan. Agama
terkadang hanya menjadi ritual

seremonial tanpa makna yang menyentuh

hati, atau sekadar identitas kultural yang

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 163

Vol. 2 No. 3, 2025



tidak memberikan solusi praktis atas
gejolak batin di era digital.

Di sinilah urgensi untuk menghidupkan
kembali esensi dari praktik spiritual sehari-
hari muncul. Umat Hindu di Bali sejatinya
telah memiliki sebuah warisan leluhur
yang sangat bijaksana untuk membangun
dan memelihara kesadaran spiritual
tersebut, yaitu Puja Tri Sandya. Tri Sandya,
yang secara harfiah berarti "tiga waktu
suci" (pagi, tengah hari, dan petang),
adalah momen untuk jeda, refleksi, dan
penyatuan  pikiran dengan  Tuhan.
Sayangnya, dalam realitanya banyak dari
umat yang mengamalkannya dan jika pun
mengamalkan hanya sebagai kewajiban
ritual belaka. Mantra-mantra dalam
bahasa Sanskerta dilafalkan tanpa

penghayatan mendalam terhadap
maknanya, sehingga transformasi spiritual
yang seharusnya terjadi tidak berlangsung.
Padahal, jika ditelaah lebih dalam, Puja Tri
Sandya adalah sebuah teknologi spiritual
yang lengkap untuk membentengi diri di
zaman vyang penuh gejolak ini. Setiap
mantra dalam Tri Sandya, dari Gayatri
Mantra di pagi hari hingga Sandhya
Mantra di sore hari, mengandung filosofi
yang dalam untuk menata pikiran dan

menyucikan  batin.  Gayatri  Mantra,

misalnya, adalah doa untuk memohon

kecerdasan spiritual (budi pekerti) agar
pikiran tercerahkan dan mampu
membedakan yang benar dan salah.
Dalam konteks tekanan mental, mantra ini
adalah doa untuk mendapatkan
kejernihan berpikir agar tidak mengambil
keputusan gegabah saat dilanda masalah.
Pengamalan Tri Sandya yang konsisten
dan penuh penghayatan sebenarnya
adalah latihan mindfulness dan meditasi
yang terstruktur. Pada saat umat berdiri
menghadap sang surya, memusatkan
pikiran, dan melafalkan mantra dengan
penuh keyakinan, mereka sedang menarik
diri sejenak dari hiruk-pikuk duniawi.
Momen "berhenti" ini adalah kesempatan
untuk  merasakan  kehadiran llahi,
mengingatkan diri akan tujuan hidup yang
sejati (moksha), dan melepaskan diri dari
keterikatan berlebihan pada hal-hal
duniawi yang fana. Praktik ini, jika
dilakukan dengan benar, akan
membangun resilience atau ketahanan
spiritual. Seorang individu yang kesadaran
spiritualnya terpelihara akan memandang
masalah bukan sebagai akhir segalanya,
melainkan sebagai karma dan pelajaran
yang harus dihadapi dengan sikap ikhlas
dan penuh dharma.

Oleh karena itu, artikel ini hadir untuk

mengetengahkan sebuah solusi yang

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 164

Vol. 2 No. 3, 2025



bersumber dari kearifan lokal sendiri.
Membangun kesadaran spiritual melalui
pengamalan Puja Tri Sandya vyang
bermakna diusulkan sebagai sebuah

strategi preventif untuk mengatasi krisis

makna hidup yang berpotensi
menjerumuskan individu pada
keputusasaan. Artikel ini akan

menguraikan bagaimana pendalaman
makna filosofis setiap mantra dalam Tri
Sandya dapat menjadi pisau bedah untuk
membedah masalah-masalah
kontemporer seperti stres, depresi, dan
hilangnya harapan. Dengan membumikan
kembali filosofi Tri Sandya dalam konteks
kekinian,  diharapkan umat  Hindu,
khususnya di Bali, tidak hanya
menjalankan  ritualnya, tetapi juga
merasakan langsung dampak psikologis
dan spiritualnya dari sebuah ketenangan
batin yang mampu menjadi penawar
racun di tengah gempuran zaman. Pada
akhirnya, spiritualitas yang hidup dan
menyala dalam diri setiap individu adalah
benteng terkuat untuk mencegah tindakan
tragis  seperti bunuh diri, dan
mengarahkan hidup menuju kedamaian
sejati, baik secara lahir maupun batin.
PEMBAHASAN

A. Konsepsi Puja Tri Sadnya

Diawali oleh Narendra Dev Pandit

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin

Vol. 2 No. 3, 2025

Shastri menyusun mantra Tri Sandya
pada tahun 1950 dalam buku Tri
sandya terdiri dari 6 bait. Kemudian
beliau menyusun petisi  kepada
pemerintah bahwa agama Hindu tidak
bertentangan dengan Pancasila pada
tanggal 14 Juni 1958. Kemudian pada
tanggal 1 Januari 1959 Agama Hindu
diakui menjadi agama resmi di
Indonesia. Kemudian pada tahun 1963
ditinjau ulang untuk ditelaah oleh
Parisada Dharma Hindu Bali (PDHB)
selanjutnya di tahun 1989 dikontruksi
oleh PHDI Bali, sehingga ditetapkan
dalam Mahasaba ke VI PHDI Pusat pada
tahun 1991. Adapun tokoh
penyusunnya adalah | Gusti Bagus
Sugriwa.

Puja Tri Sandhya menurut Sura,
(1993:2) mnenyatakan bahwa kata tri
artinya tiga dan sandhya artinya
menghubungkan diri. Jadi tri sandhya
artinya tiga kali menghubungkan diri
kehadapan Ida Hyang Widhi
Wasa/Tuhan Yang Maha Esa untuk
memohon keselamatan, atas segala
papa atau perbuatan berupa pikiran,
perkataan dan perilaku yang jelek yang
telah diperbuat baik disengaja ataupun
tidak disengaja. Selanjutnya Natih
(1983:124) menegaskan bahwa tri

165



sandhya berasal dari kata tri artinya
tiga, sandhya artinya sembahyang. Jadi
tri sandhya artinya sembahyang tiga
kali, suku kata suci lambang Ida Hyang
Widhi Wasa.

Mantra Tri Sandya bait pertama
berada pada kitab Rg Veda, 111.62.10,
bait kedua terdapat pada Puja
Narayana dalam Lontar Gharga (Catur
Veda Sirah), bait ketiga terdapat pada
kitab Siva Stava) kemudian pada bait
keempat sampai keenam terdapat pada
kitab Siwa Puja. Kitab suci Veda
(Rgveda  V.54.6) mengamanatkan
sembahyang tiga kali sehari, maka
menurut Taittiriya Aranyaka
sembahyang memuja dewi Savitri
hendaknya dilakukan pada saat fajar,
matahari di atas kepala dan menjelang
malam.

Terpenting dalam sajian sejarah ini
tidak pada siapa yang menggagas dan
bagaimana gagasan itu ada, kemudian
dimana gagasan ini digagas. Melainkan
menjadi sebuah perhatian dunia bahwa
Tri Sandya hanya ada di Bali dan di
Indonesia pada umumnya, tidak
ditemukan dibelahan dunia manapun
pelaksanan tri sandya ini bagi umat
Hindu. Namun saat ini sudah

ditemukan hampir diseluruh negara di

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

dunia apabila ada imigran asal Bali dan
Indonesia pada umumnya. Namun
keunikan ini memunculkan banyak
prasangka dan penilaian pada setiap
orang yang membahasnya tidak saja
dalam kalangan umat Hindu saja
bahkan di luar umat Hindu. Akan
banyak  memunculkan  berbebagai
persepsi dan pandangan tidak saja
pada persepsi positif tetap juga kadang
ada persepsi miring atau negatif.
Seperti layaknya penulis pernah
berangapan bahwa Hindu di Bali ini
sedikit berbeda dan tidak merujuk pada
tradisi weda secara langsung sehingga
mengakibatkan perbedaan pada
pelaksanaan ritual keagamaan. Tentu
pandangan ini menyebabkan dahulu
penulis menganggap persemabhyangan
Tri sandya tidak begitu penting karena
berbeda dengan pelaksanan
persembahyangan di India atau di
Negara-negara lainnya. Hal ini
mengakibatkan penulis sebelumnya
sering mengabaikan waktu pelaksanaan
Tri Sandya. Sepertinya ini juga pernah
terjadi pada seluruh umat Hindu di
Indonesia dengan alasan yang berbeda-
beda baik karena kesibukan, karena
pemahaman yang berbeda-beda.

Setelah penulis melakukan analisis

166



arti dibalik sejarah penyusunan Tri
Sandya dan makna-makna di Bali
pelaksanaanya membuat penulis
menyadari beberapa hal yang sangat
penting dan jarang orang ketahui.
Adapun hal-hal penting yang dapat
penulis sajikan setelah mempelajari
sejarahnya yaitu sebagai berikut:
1. Tempat Penyusunan

Tempat penyusunannya vyaitu di
Indonesia setelah merdeka dan eksis
pesat di Bali. Hal ini penulis menyadari
bahwa kenapa baru tersusun di
Indonesia bukan di Negara-negara
lainnya atau bahkan di India? Tentu
menjadi pertanyaan besar bagi penulis
saat itu. Ternyata jawabannya adalah
karena di Indonesia terdiri dari
berbagai sekte atau aliran kepercayaan
yang bercampur dan dalam sejarah
sudah pernah di kristalisasikan dalam
wujud Siwa Buda, Siwa Sidhanta dan
sebagainya. Tidak pernah ada kejadian
seperti ini pada daerah lain selain di
Nusantara vyaitu berbagai paham
kepercayaan dapat menjadi satu sejak
jaman kerajaan hingga saat ini.
Indonesia dikenal sebagai nusantara
selain karena terdiri dari ribuan pulau
juga terdiri dari berbagai suku, ras dan

agama. Semuanya dapat dipersatukan

menjadi satu kesatuan Negara Republik
Indonesia. Sejak jaman kerajaan sampai
sekarang Nusantara ini tidak pernah
melupakan apa yang sudah dilakukan
dan diwariskan juga tidak pernah
menolak atau tidak menerima apa yang
datang. Inilah dasar para penyusun
mantra Tri sandya agar mencirikan
kebhinekaan tidak menganut satu
paham atau sekte tertentu. Atas dasar
dimana agama itu hidup dan
berkembang maka disusunlah mantra
tri sandya seperti saat ini terdiri dari 6
bait yang mengagungkan berbagai
dewata tertinggi dalam agama Hindu
simbol penyatuan berbagai sekte atau
paham yang ada di Indonesia. Maka
dari itu sesungunya Tri Sandya adalah
simbol kebhinekaan, simbol penyatuan
dan simbol kesempurnaan. Maka
dengan mengucapkan mantra Tri
Sandya sama halnya memetik makna
dari penyatuan sang diri dengan ketiga
badannya, dengan alam dan dengan
sang pencipta itu sendiri.
2. Sumber Mantra

Sumber mantra yang disusun yang
secara garis besar dari sumber Sruti
dan sumber Smerti. Kitab weda pada
umumnya terbagi menjadi dua bagian

besar yaitu Sruti dan Smerti. Mantra Tri

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 167

Vol. 2 No. 3, 2025



Sandya penulis pahami tidak hanya
mengagungkan atau mempercayai sruti
saja melainkan smertinya juga. Maka
bukti kepercayaanya tersebut
dituangkan dalam rangkaian
persembahyangan Tri Sandya. Maka
dengan mengucapkan Mantra Tri
Sandya berarti sudah menagungkan
dan melantunkan dua bagian kitab
besar yaitu Sruti dan Smerti. Mantra Tri
Sandya bait pertama berada pada kitab
Rg Veda, I11.62.10, bait kedua terdapat
pada Puja Narayana dalam Lontar
Gharga (Catur Veda Sirah), bait ketiga
terdapat pada kitab Siva Stava)
kemudian pada bait keempat sampai
keenam terdapat pada kitab Siwa Puja.
Memperhatikan sumber mantra
tersebut penulis menyadari bahwa
keseluruhan mantra Tri Sandya adalah
mantra pilihan yang didasarkan pada
pengalaman spiritual yang luar biasa
dari penyusunanya. Ada pesan dan
maksud tertentu yang inggin
disampaikan kepada umat Hindu yang
hendaknya kita ketahui bersama. Tentu
ada bakna dan tujuan luhur lainnya
yang belum kita pahami secara utuh
maka untuk dapat memahaminya kita
hendak  mempraktekkanya  sesuai

ketentuan dan mengkajinya setiap saat

menggunakan pengetahuan, akal sehat
dan hati nurani atau spiritual.
3. Susunan Mantra

Susunan atau rangkan sifat mantra
penulis menyadari terdiri dari beberapa
rangkaian mantra yang sangat unik dan
luar biasa kekuatannya jika mampu kita
hayati dan maknai. Terdiri dari 6 bait
dimana setiap baitnya mengandung
tangga sipitual yang luar biasa. Pada
bait pertama yang berasal dari Sruti
berupa mantra satwika atau mantra
yang tergolong pemujaan kepada
Paramasiwa, kepada Brahman, Sang
Hyang Acintya, kepada Nirguna
Brahman, kepada Ida Sang Hyang Widhi
Wasa atau beliau vyang tidak
terpikirkan, maha kuasa dan maha-
maha lainya. Mantra bait pertama
dikenal sebagai ibu mantra atau Gayatri
Mantram dimana arti dan maknanya
masih  belum sepenuhnya dapat
diketahui dan dipahami karena sanggat
absolut sekali. Pada bait kedua yang
berasal dari kitab smerti yang tergolong
berasal langusng dari weda Sruti atau
weda sirah tergolong pemujaan kepada
Sada Siwa, Saguna Brahman,
paramatman yang bersifat sangat
tunggal tiada duanya yang disebut

dengan Narayana. Narayana sebagai

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 168
Vol. 2 No. 3, 2025



asal muasal yang ada berasal dari
ketiadaan atau Nirguna Brahman itu
sendiri. Kemudian dari sanalah baru
muncul fungsi-fungsi yang tunggal
tersebut dalam menjalankan siklus
alam semesta dan kehidupan. Mantra
tergolng satwika adalah mantra dimana
tidak ada satu maksud dan tujuan di
dalamnya melainnkan  keheningan
kekosongan dan kebahagiaan. Tidak
ada satu sifat, kekuatan, atau hal yang
mampu dipikirkan.  Sehingga bait
pertama dan kedua tergolong satwika
mantra. Pada bait ketiga berasal dari
kitab murni Smerti yang tergolong
pemujaan kepada Saguna Brahman,
Siwatman dimana yang tunggal sudah
membagi dirinya menjadi fungsi-fungsi
tertentu baik sebagai Tri Murti dan juga
Rwa Bhineda vyaitu Purusha dan
Prakerti. Maka dari semuanya itu
barulah penciptaan baru bisa dimulai.
Pada bait keempat bersumber dari
kitab smerti langsung tergolong pada
pemujaan proses awal penciptaan
dimulai yaitu terciptanya widya dan
awidya, kesadaran dan ketidaksadaran.
Ciptaan yang ada termasuk manusia
adalah penyatuan antara kesadaran
dan ketidak sadaran, widya dan awidya.

Maka pada mantra bait keempat ini

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

adalah mantra untuk menyadari diri
bahwa manusia memiliki awidya dan
melalui mantra ini memohon
keseimbangan diantara keduanya. Bait
ketiga sampai dengan keempat
tergolong pada sifat mantra yang
rajasik yaitu dimana mantra pada bait
ini hanya mengagungkan sifat dan
fungsi Tuhan, pikiran manusia sudah
mulai  terisi dengan kekaguman,
kemulyaan, ketakutan, dan terisi
dengan hal yang bersifat luas dan
umum lainnya belum mengkhusus pada
diri si pembaca mantra Tri Sandya.
Pada baik kelima bersumber langusung
dari kitab smerti tergolong pemujaan
kepada semua ciptaan yang ada di alam
semesta ini. Mengajarkan kesadaran
universal bahwa semua vyang ada
bersumber dari satu sumber, dengan
memohon kebahagiaan dan
pengampunan kepada semua mahkluk
maka diri sendiri juga terselamtkan dan
memperoleh kebahagiaan. Toleransi
dan moderasi terdapat pada bait
mantra ini. Pada bait keenam
bersumber juga dari weda smerti
tergolong pada pemujaan kepada diri
sendiri, fokus pada segala aktivitas sang
diri baik aktivitas pikiran, ucapan dan

tindakan. Bait kelima dan keenam

169



adalah tergolong pada sifat mantra
yaitu tamasika yaitu sebuah mantra
yang Dberisikan permohonan dan
permintaan kepada yang Tuhan dan
manifestasinya.  Sehingga  dengan
mengucapkan secara utuh keseluruhan
mantra sudah memenuhi semua sifat
dan golongan mantra.
4. Susunan Waktu
Susunan waktu yang dipilih tidak
sembarangan melainkan ada filosofis
tertinggi dan luar iasa. Penulis
menyadari dan memahami pemilihan
waktu Tri sandaya didasarkan pada
kajian ilmu dan agama, rasional dan
irasional, multi dimensi. Waktu adalah
satu bagian dari tiga dimensi lainnya
dalam ruang, manusia hidup pada tiga
dimensi ruang dan satu waktu dimana
satu waktu ini hanya bersifat lurus ke
depan tidak mampu mundur atau
berhenti, tidak dapat dipercepat,
diperlambat  melainkan demikian
adanya manusia hanya bisa mengikuti
waktu. Jika  penulis  perhatikan
penyusun mantra tri sandya sanggat
memahami sistem perhitungan waktu
yang tepat. Pelaksanaan dimulai pada
jam 6 pagi jam 12 siang dan jam 6 sore.
Selisih waktu semuanya setiap 6 jam

sekali. Jam 12 siang tidak dilaksnaakan

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin

Vol. 2 No. 3, 2025

karena sudah waktunya istirahat.
Selisih  angka 6 kemudian jam
menunjuk pada angka 6 sedangkan
angka 12 merujuk akar angka 3 setelah
ditambahkan antara 6+3+6= 15 atau
1+5=6 merujuk kembali pada angka 6.
Dengan selisih waktu 6 jam dengan jam
akar akang 6 juga. Jika merujuk dari
konsepsi Tri Sarira angka 6 adalah
merujuk pada simbolis pikiran manusia
memiliki 6 sisi. Yaitu ada sad Ripu, Sad
Atatayi dan Sad rasa. Kemudian tubuh
manusia terdiri dari 3 bagian vyaitu
tubuh disusun oleh gen, sari makanan
dan juga penumpang gelap seperti
cacing, kuman, bakteri dan virus.
Pemilihan jam 6 pagi dan jam 6 sore
simbolis tubuh pikiran yaitu sad Atatyi
dan sad rasa sedangkan jam 12
simbolisasi tubuh fisik yaitu angka tiga.
Kemudian secara keseluruhan waktu
disimbolisasikan angka 6 adalah tubuh
pikiran bagian Sad Ripu. Sehingga
sebenarnya melaksanakan puja Tri
Sandya adalah untuk
mengharmoniskan ketiga tubuh
manusia yaitu tubuh badan fisik, tubuh
pikiran dan tubuh atman. Selain itu
untuk menyadari agar sisi buruk dari 3
unsur penyusun tubuh fisik dan 18

penyusun  tubuh  pikiran  dapat

170



diarahkan kearah lebih baik untuk
menunjang perkembangan  rohani
mencapai kebahagiaan sejati sang
atman. Secara simpelnya adalah untuk
mampu menyadari sang atman itu
sendiri.

Setidaknya ada empat alasan atau
hukum vyang mendasari pentingnya
pelaksanaan Tri Sandya dilakukan dan
jika tidak dilaksanakan berarti menyia-
nyiakan empat point penting tersebut
seperti yang penulis sebutkan di atas.
Secara sejarah penulis mengartikan
atau memberikan spekulasi bahwa
penyusun mantra Tri Sandya
mempertimbangkan dari sudut
pandang agama dan ilmu, sudut fisika
dan metafisika, unsur rasional dan
irasional. Dengan berbagai usaha,
perenungan, kajian, analisis
menemukan sebuah teknik simpel atau
sederhana namun bermakna vyaitu
melaksanakan Puja Tri Sandya sesuai
dengan waktu yang sudah ditentukan
yaitu Jam 6 pagi jam 12 siang dan jam 6
sore.

. Konsistensi  Pelaksanaan  Puja  Tri
Sandya Membangun Kesadaran

Tempat sembahyang puja Tri

Sandya sesuai dengan ketentuan dapat

dilakukan atau dilaksanakan di Pura

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

baik pura Sad Kahyangan, Kahyangan
Jagad, Tri Khayangan desa dan pura
lainnya. Dapat dilakukan di Merajan
baik merajan keluarga besar maupun
keluarga inti. Dapat dilakukan di
sanggah rumah masing-masing dan
kamar suci. Puja Tri Sandya dimanapun
dilakukan tetap mengikuti ketentuan
pelaksaanya vyaitu dilaksanakan pada
pagi hari jam 6 pagi, siang hari pada
jam 12 siang dan sore hari pada jam 6
sore.

Tempat persembahyangan Puja Tri
Sandya yang pertama dapat dilakukan
di pura. Pura yang dimaksud adalah
sebuah tempat suci yang disungsung
atau diempon oleh sekelompok umat
Hindu, krama desa adat, wilayah
tertentu seperti Pura Sad Kahyangan,
Dang Kahyangan, Kahyangan Jagad, Tri
Kahyangan Desa dan pura fungsional
lainnya. Persembahyangan Puja Tri
Sandya di pura baik dilakukan sendiri
maupun berbanyak tetap mengikuti
aturan seperti pakaian, sarana yang
digunakan dan sikap sembahyang yang
benar. Jika sembahyang secara
bersama-sama hendaknya mengikuti
arahan dari pemimpin upacara atau
persembahyangan agar tidak terjadi

kegaduhan karena mantra yang

171



diucapkan bertabrakan.
Persembahyangan juga dapat dilakukan
di pamerajan keluarga baik itu merajan
Panti, merajan agung dan lainnya, baik
secara bersama-sama maupun sendiri
juga mematuhi aturan yang ditentukan
seperti sembahyang di pura
sebelumnya.

Persembahyangan Puja Tri Sandya
di Pamerajan juga perlu dipahami
bahwa  Pamerajan secara  garis
keturanan tertentu saja yang boleh
melakukan persembahyangan di
pamerajan. Artinya tidak semua orang
boleh sembahyang di merajan keluarga
tertentu. Persembahyangan  di
pamerajan  juga jika  dilakukan
berbanyak hendaknya ada pemimpin
persembahyangan sebagai pengarah
atau memimpin agar terarah tahapan
persembahyangannya.

Persembahyangan pura Tri Sandya
juga dapat dilakukan di Kamar suci
masing-masing rumah tepatnya di
pelangkiran sebagai standa Ida Bhatara.
Persembahyangan di kamar suci dapat
dilakukan jika tidak memungkinkannya
persembahyangan dilakukan di pura,
Pamarajan karena berbagai kendalsa,
seperti hujan, panas dan sebagainya.

Persembahyangan di kamar suci dapat

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

menggunakan sarana, sikap dan
ketentuan yang berlaku atau tidak
disesuaikan dengan kesiapan, keadaan
dan situasi setiap orang.
Persembahyangan di kamar suci dapat
dilakukan bersama seluruh keluarga
dalam rumah atau sendiri-sendiri
karena sifatnya sangat pribadi.

Waktu yang tepat dalam
melaksanakan Puja Tri Sandhya adalah
tiga kali sehari. Dewi Savitri juga di
sebut sebagai Bharati atau Saraswati.
Gayatri atau Savitri adalah nama lain
dari Surya, terutama dikaitkan dengan
fajar atau matahari pagi sebelum
muncul di horizon. Saat fajar disebut
Brahmamuhurta, saat yang sangat baik
melakukan pemujaan kedpada-Nya.
Mengingat kitab suci Veda (Rgveda
V.54.6) mengamanatkan sembahyang
tiga kali sehari, maka menurut Taittiriya
Aranyaka sembahyang memuja dewi
Savitri hendaknya dilakukan pada saat
fajar, matahari di atas kepala dan
menjelang malam. Waktu yang tepat
melaksanakan Puja Tri Sandya adalah
saat matahari terbit tepatnya jam 6
pagi, pada siang harinya tepatnya jam
12 siang kemudian sore harinya
tepatnya saat matahari tenggelam jam

6 sore.

172



Waktu yang tepat dalam
melaksanakan Puja Trisandhya adalah
tiga kali sehari sebab seperti yang di
ketahui mantram Puja Tri Sandya terdiri
dari 6 bait yang di salah satu baitnya
yaitu bait nya yang pertama merupakan
mantram vyang termsuk ke dalam
Gayatri Mantram. Pada mantram
Gayatri yang menjadi istadevata
(devata pujaan tertinggi
manifestasinya) adalah Savitri,
manifestasi Tuhan Yang Maha Esa
sebagai pemberi inspirasi, dorongan
untuk berbuat baik. Dewi Savitri juga di
sebut sebagai Bharati atau Saraswati.
Gayatri atau Savitri adalah nama lain
dari Surya, terutama dikaitkan dengan
fajar atau matahari pagi sebelum
muncul di horizon. Saat fajar disebut
Brahmamuhurta, saat yang sangat baik
melakukan pemujaan kedpada-Nya.
Mengingat kitab suci Veda (Rgveda
V.54.6) mengamanatkan sembahyang
tiga kali sehari, maka menurut Taittiriya
Aranyaka sembahyang memuja dewi
Savitri hendaknya dilakukan pada saat
fajar, matahari di atas kepala dan
menjelang malam (Titib,1997:38).

Pelaksanan Tri sandya secara
umum adalah mengucapkan 6 bait

mantra  seperti yang dijelaskan

sebelumnya yang memiliki arti dan
makna tertentu sesuai analisis penulis
terhadap para penyusun mantra Tri
Sandya itu sendiri. Namun pada
pembahasan lebih luas dari itu penulis
menyajikan pelaknsaan puja Tri sandya
baik dari pengucapan mantranya juga
terkait dengan tahapan sebelum dan
sesuah termasuk sarana prasarananya.
Sebelum  masuk kepada tahap
pelaksanaan Tri Sandya ada sebuah
persiapan yang harus dilakukan yaitu:
1. Persiapan

Persiapan persembahyangan perlu
memperhatikan kesiapan sarana
sembahyang bisa menyiapkan bunga,
canang, dupa. Namun sarana ini
tidaklah bersifat baku atau harus ada,
terpenting dalam persiapan adalah
persiapan mental dan kesadaran akan
kapan waktunya dan tempatnya
dilaksanakan. Dapat juga persiapan
dengan mandi, atau dapat dengan
mencuci muka terdiri dari seluruh areal
wajah dan teliga sampai leher, lengan
kiri dan kanan dari siku kejari,
mencucui kaki pada areal lutut sampai
ujung jari kaki. Persiapan selanjutnya
adalah menggunakan pakaian baik itu
pakaian biasa maupun pakaian adat

menyesuaikan dengan tempat

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 173
Vol. 2 No. 3, 2025



sembahyang. Maksudnya jika itu
tempat sembahyang atau pura umum
yang mengharusnya berpakaian adat
agar diperhatikan. Namun jika itu pura
pribadi atau pura kantor yang
mentoleransi berpakaian biasa

disesuaikan.

2. Pelaksanan

Tahap pelaksanaan terbagi menjadi
tiga bagian juga yaitu bagian
mengawali, bagian inti dan bagian
mengakhiri. Pada bagian mengawali
selalu diawali dengan mengucapkan
salam  panganjali  dengan  sikap
mencakupkan kedua tangan tepat di
depan jidat. Setelah itu tahap
selanjutnya mengatur nafas sampai
pernafasan terasa tenang sambil
mencoba mengendalikan arus pikiran
dengan memejamkan mata
diperkirakan waktunya 2-5 menit saja.
Setelah selesai pada tahap mengawali
dengan ditandai diri anda merasa
sudah siap dengan nafas sudah stabil
dan pikiran sudah fokus. Masuk pada
tahap inti terdiri dari beberapa tahapan
sebagai berikut.

a. Asana adalah sikap dalam bentuk

Padmasana, Sidhasana, Silasana,

Bajrasana dengan mantra Om

Prasadha sthiti sarira Siva suci

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

nirmala ya namah svaha. Artinya:
Ya Tuhan, Yang Maha Sudi,
pemelihara kehidupan hamba puja

Engkau dengan sikap yang tenang.

. Pranayama adalah engendalinan

nafas terdiri dari Puraka vyaitu
Menarik nafas dengan mantra Om
Ang namah artinya memuja
kekuatan Brahma sebagai pencipta.
Kumbaka vyaitu Menahan nafas
dengan mantra Om Ung namah
artinya memuja kekuatan Wisnu
sebagai pemelihara. Recaka vyaitu
Mengeluarkan nafas dengan mantra
Om Mang namah artinya memuja
kekuatan siwa sebagai pelebur.
Semua itu dilakukan dengan durasi
waktu dari 10-30 detik diucapkan di

dalam hati saja.

. Kara Sodhana atau Sarira Suddha

adalah tahap pembersihan secara
rohani kedua tangan dan mulut yaitu
membersihkan tangan kanan
dengan mantra Om suddha mam
svaha Artinya ya Tuhan, sucikanlah
tangan kanan hamba.
Membersihkan tangan kiri dengan
mantra Om ati suddha mam svaha
Artinya Om Sang Hyang Widhi,
sucikanlah  tangan kiri hamba.

Membersihkan mulut dengan

174



mantra Om vaktra sudhya svaha
artinya Ya Tuhan, sucikanlah mulut
hamba.

. Mensucikan dupa dan bunga jika
membawa namun sarana ini bersifat
tidak wajib bagi yang menggunakan
sarana ini wajib sarana disucikan
setelah melakukan pembersihan
secara rohani tersebut di atas.

. Tahap pengucapan mantra Tri
Sandya terdiri dari 6 bait bait
dimana sebelum masuk pada 6 batir
tersebut diawali dengan
mengucapkan Om sebanyak tiga kali
barulah masuk pada bait pertama
dengan mantra

Om Om Om Bhur bhuvah svah tat
savitur varenyam bhargo devasya
dhimahi dhiyé yo nah pracodayat
(Rg. Veda lll. 62.10)

Artinya: Ya Tuhan, engkau yang
menguasai  ketiga alam vyang
mahasuci dan sumber dari segala
kehidupan, bersinar cemerlang
bagaikan sinar matahari
anugrahkanlah hamba
kecemerlangan menuju sinar
sucimu.

Pada bait kedua mantranya

Om Narayana evedam sarvam yad

Bhutan yac ca bhavyam, njskalanko

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

niranjano nirvikalpo nirakhyatah
suddé devo eko narayanah na
dvjtiyo asti kascit (Puja narayana
dalam Lontar Gharga (Catur Veda
Sirah)

Artinya Ya tuhan, hamba puja
Engkau sebagai Narayana pencipta
alam semesta beserta isinya, Engkau
Mahagaib, tak berwujud, dan tak
terbatas oleh  waktu, dapat
mengatasi  segala  kebingungan,
Engkau Mahasuci, Mahaesa, dan
tidak ada duanya, dan dipuja oleh
semua mahluk.

Pada bait ketiga mantranya

Om tvam sivas tvam mahadevah
jsvarah  paramesvarah, brahma
visnus ca rudras ca purusah
parikirtitah (kitab Siva Stava)
Artinya: Ya Tuhan, Engkau hamba
puja dalam sinar suci dan saktiMu
sebagai Siwa, Mahadeva, Isvara,
Paramesvara, Brahma, Wisnu, dan
juga Rudra, karena Engkau adalah
sumber dari segala yang ada.

Pada bait keempat mantranya
Om  papaham  papakarmaham
papatma  papasambhavah  trahi
mam pundarikaksah sabahya

bhyantarah sucih (kitab Siva Puja)

175



Artinya: Ya Tuhan, hamba ini penuh

dengan kenestapaan, perbuatan
hamba penuh dengan kenestapaan,
jiwa dan kelahiran hamba penuh
dengan kenestapaan, hanya
Engkaulah yang dapat
menyelamatkan hamba dari
kenestapaan itu, semoga dapatlah
disucikan lahir-bathin hambaMu ini.
Pada bait kelima mantranya

Om ksamasva madm mahadevah

sarvaprani hitankarah mam moca

sarva papabyah paldayasva
sadasiva (kitab Siva Puja)
Artinya:  Ya Tuhan, ampunilah

hamba, wahai mahadewa vyang
memberikan keselamatan semua
mahluk, ampunilah hamba dari
segala dosa dalam perbuatan hamba
dan semua mahkluk, dan
limpahkanlah perlindunganmu
kepada kami semua wahai engkau
penguasan dari seluruh yang ada.
Pada bait keenam mantranya

Om ksantavyah  kayika dosah
ksantavyah vacika mama
ksantavyah manasa dosah tat
pramadat ksamasva mam (kitab Siva
Puja)

Artinya: Ya Tuhan, ampunilah segala

dosa hamba, baik yang berasal dari

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

f.

perbuatan, perkataan, dan pikiran,
karna hanya engkaulah penyelamat
hamba dari kenestapaan ini.

Pada intinya mata dapat dipejamkan
atau  terbuka selama  dalam
pengucapan mantra baik itu
bersuara maupun dalam hati dapat
diingat dan dihayati pikiran tidak
mengarah kehal-hal lain selain
mantra tersebut. Tidak
diperkenankan atau kurang baik
dalam mengucapkan mantra pikiran
berkelana atau sambil memohon
sesuatu. Karena segala hal yang
diperlukan manusia sudah ada

dalam  arti mantra  tersebut.

Pengucapannya  mantra  dapat
dengan bentuk sloka, dan mantra
sesuai dengan kemampuan diri
masing-masing dengan durasi waktu
ideal adalah 10 menit saja, namun
dapat dipersingkat dan diperpanjang
sesuai kepuasan diri masing-masing.
Pada intinya keberhasilan dari

pengucapan mantra ini adalah
terasa lega, bahagia dan nyaman.

Tahap penutup diakhiri puja tri
sandya dengan mantra Om Santhi
santhi santhi om semoga damai
dihati damai di dunia dan damai

selalu.

176



3. Penutup

Tahap mengakhiri biasanya diawali
dengan melakukan meditasi berupa
pengaturan nafas, pengaturan gerak
pikiran hingga mencapai kenikmatan
tersendiri. Ciri masuk pada bagian ini
adalah anda akan  menemukan
beberapa jenis warna dalam
penglihatan anda biasanya berwarna
kuning, putih, merah, ungu, orange,
biru, hitam dan warna lainnya yang
mana menurut penulis itu berasal dari
gerak sifat pikiran atau sifat-sifat yang
melekat dalam pikiran yang jumlahnya
sangat banyak namun yang berkuasa
penuh berjumlah 18 yaitu Sad Ripu, Sad
Atatayi dan sad rasa. Penulis juga
memperkirakan warna vyang dilihat
karena sudah mampu masuk keranah
cakra manusia yang berjumlah 7 cakra
dengan tujuh warna. Itu ciri konsentrasi
anda sudah masuk ke tahap atau mode
sincronisasi. Setelah masuk mode
tersebut dilanjutkan dengan mode
memilih salah satu warna atau jika
waktu banyak memasuki semua warna
yang anda lihat dan coba rasakan dan
sadari sifat dan pergerakkan warna
tersebut. Jika sudah bisa masuk warna
tersebut  barulah  masuk  mode

keheningan tanpa ada pikiran yang

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

berkelana, tidak terfukos pada warna
yang dilihat melainkan pandangan,
pikiran yang terkendali penuh ibarat
seperti pikiran kosong tetapi terkendali
atau penuh kesadaran, hal ini biasanya
ditemukan dalam waktu singkat dari 3-
40 detik saja. Bagi yang tingkatan sudah
tinggi bisa mencapi 5-10 menit. Pada
tahap inilah anda melakukan
sincronisasi penuh terhadap ketiga
tubuh anda vyaitu tubuh fisik, tubuh
pikiran dan tubuh atman. lJika sudah
tersincronisasi maka semua
pengetahuan yang dimiliki tiga tubuh
itu dapat diakses dengan mudah.
Terpenting dari sincronisasi ini adalah
seimbangnya eksistensi ketiga tubuh ini
tidak ada yang hanya satu tubuh yang

menguasai.

4. Afirmasi

Tahap Afirmasi diri atau apresiasi
diri, dimana tahap ini hanyalah
tambahan tidak baku dalam rangkaian
sincronisasi puja Tri Sandya. Afirmasi ini
adalah berisikan doa harapan dan
pernyataan misalnya memohon
kelancaran, kesehatan, keberuntungan,
dan permohonan lainnya. Ada tahapan
afirmasi berupa apresiasi diri misalnya
mengatakan saya hebat, saya bahagia,

saya sehat, saya tenang dan

177



sebagainya. Selanjutnya ada juga
afirmasi berupa pernyataan seperti
mengucapkan kata terima kasih Tuhan
saya dalam keadaan bahagia, keadaan
sehat, damai dan sebagainya. Kata-kata
ini  diucapkan berkali-kali  setiap
sebelum menyelesaikan
persembahyangan  baik  diucapkan
dengan mulut maupun dalam hati.
Setelah itu barulah ditutup dengan
mantra Parama Santhi.

Semua tahapan persembahyangan
ini khusus pada tahap sebelum dan
sesudah inti bersifat tidak baku dapat
disesuaikan dengan keadaan, situasi
dan  kenyamanan  masing-masing.
Namun pada tahap inti adalah tahap
baku tidak dapat dirubah-rubah
terutama, mantranya, waktunya dan
pemaknaanya. Masalah tempat juga
tidak dibakukan harus ditempat suci
dapat dilakukan dimana saja yang
dianggap baik, bersih dan terhormat.
Namun diantara berbagai tempat
tersebut tempat vyang paling baik
adalah dilakukan di tempat suci karena
ditempat suci sudah ada energi Tuhan
atau energi positif di tempat tersebut
yang nantinya akan membantu
perkembangan dan ketahanan rohani

anda. Sedangkan tempat selain tempat

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin
Vol. 2 No. 3, 2025

suci kemungkinan lebih besar energi
negatif dibandingkan di tempat suci
yang bisa mempengaruhi gelombang
pikiran dan perkembangan rohani
anda. Tentu ini akan mengakibatkan
manfaat, tujuan dan implikasi dari
persembahyangan Tri Sandya sulit

diperoleh atau dirasakan.

. Implementasi Dalam  Membangun

Kesadaran

Secara harfiah, "Tri" berarti tiga
dan "Sandhya" berarti menghubungkan
diri. Jadi, Tri Sandhya adalah praktik
untuk menyambungkan kesadaran diri
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa
(Tuhan Yang Maha Esa) tiga kali sehari.
Namun, keunikan dan kedalamannya
terletak pada empat aspek

fundamental:

1. Simbol Kebhinekaan dan Penyatuan:

Tri Sandhya adalah simbol pemersatu
yang khas Indonesia. la disusun bukan
untuk menganut satu sekte tertentu,
tetapi merangkum berbagai aliran
kepercayaan (sekte) yang hidup
harmonis di Nusantara. Enam bait
mantranya mengagungkan berbagai
aspek Ketuhanan, dari Siwa, Wisnu,
hingga Brahma, mencerminkan
semangat Bhinneka Tunggal lka dalam

spiritualitas. Dengan melantunkannya,

178



umat merasakan penyatuan tidak
hanya dengan Tuhan, tetapi juga
dengan sesama dalam keberagaman.
Sumber Mantra yang Holistik:

Mantra Tri Sandhya disusun dari kitab
Suci Weda Sruti (wahyu langsung) dan
Smerti (tradisi). Bait pertama yang
merupakan Gayatri Mantram dari Rg
Veda, mewakili Sruti yang absolut dan
suci. Bait-bait selanjutnya berasal dari
berbagai sumber Smerti seperti Siva
Stava dan Siwa Puja. Ini menunjukkan
bahwa praktik ini  menghormati
seluruh khazanah kitab suci, tidak
memilah-milah antara wahyu dan
penjabaran tradisi.

Susunan Mantra yang Mengantar pada
Kesadaran Tertinggi:

Enam bait mantra ini bukanlah
rangkaian acak, melainkan sebuah
tangga spiritual yang terstruktur. Bait
pertama dan kedua (satwika) memuja
Tuhan yang Maha Mutlak (Nirguna
Brahman) dan Tunggal (Narayana).
Bait ketiga dan keempat (rajasik)
mengenali Tuhan dalam fungsinya (Tri
Murti) dan menyadari sifat dualitas
(widya-awidya) dalam diri manusia.
Bait kelima dan keenam (tamasik)
berisi permohonan pengampunan

untuk semua makhluk dan diri sendiri,

serta fokus pada penyucian pikiran,
perkataan, dan perbuatan. Dengan
demikian, pengucapan lengkap
keenam baitnya merupakan
perjalanan spiritual dari pengakuan
terhadap Yang Mutlak, penjabaran
fungsi-Nya, hingga introspeksi diri
yang paling dalam.

4. Waktu yang Sarat Makna Filosofis:
Pemilihan waktu pada pukul 06.00,
12.00, dan 18.00 bukanlah kebetulan.
Waktu-waktu ini dalam tradisi Veda
adalah momen pertemuan (sandhya)
yang suci. Secara simbolis, angka 6 dan
12 dikaitkan dengan konsep Tri Sarira
(tiga lapisan tubuh: fisik, pikiran, dan
rohani/atman) dan 18 sifat pikiran
(seperti Sad Ripu). Melaksanakan Tri
Sandhya pada  waktu-waktu ini
dimaknai  sebagai upaya untuk
menyelaraskan dan menyucikan ketiga
lapisan tubuh tersebut, membantu
sang diri untuk lebih mudah menyadari
kehadiran sang Atman (roh) yang
sejati.

Dengan memahami  keempat
landasan ini, Puja Tri Sandhya menjelma
dari ritual harian menjadi sebuah disiplin
spiritual yang lengkap untuk membangun
kesadaran universal, toleransi, dan

penemuan diri. Langkah-Langkah

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 179
Vol. 2 No. 3, 2025



(Tripmen) Meningkatkan Kesadaran

Spiritual melalui Puja Tri Sandhya. Berikut

adalah langkah-langkah sistematis untuk

tidak hanya menjalankan, tetapi juga

menghayati dan mengembangkan

kesadaran spiritual dari praktik Puja Tri

Sandhya:

1. Pahami Filosofi dan Makna di Balik
Setiap Unsur (Pra-Praktik):
Sebelum mempraktikkan, luangkan
waktu untuk mempelajari sejarah,
filosofi, dan makna dari setiap bait
mantra, waktu pelaksanaan, dan
simbol-simbolnya. Pemahaman
intelektual ini akan menjadi fondasi
keyakinan dan menghindari praktik
yang bersifat rutinitas buta. Hayati
bahwa Anda sedang melestarikan
sebuah  warisan  spiritual  khas
Nusantara yang  mempersatukan
keragaman. Ini akan menumbuhkan
rasa syukur dan kebanggaan yang
positif.

2. Lakukan Persiapan yang Menyeluruh
(Sarana dan Prasana):
Lakukan pensucian diri dengan mandi
atau setidaknya membasuh muka,
telinga, leher, lengan, dan kaki.
Kenakan pakaian yang bersih dan
sopan, disesuaikan dengan tempat

sembahyang (busana adat jika di pura

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin

Vol. 2 No. 3, 2025

umum). Cari tempat yang tenang dan
bersih, idealnya di kamar
suci/sanggah, merajan, atau pura. Jika
tidak memungkinkan, ruang pribadi
yang dihormati dapat digunakan.
Siapkan mental dengan meninggalkan
sejenak segala kesibukan duniawi.
Hayati Setiap Tahapan dengan Penuh
Kesadaran (Inti Praktik):

Awali dengan sikap salam (anjali) dan
mengatur napas (Pranayama). Tarik,
tahan, dan hembuskan napas dengan
mantra dalam hati (Om Ang, Ung,
Mang Namah) untuk menenangkan
pikiran dan memusatkan kesadaran.
Ucapkan keenam bait mantra Tri
Sandhya dengan penuh penghayatan.
Anda dapat melantunkannya dengan
suara lirih atau dalam hati. Fokuskan
pikiran pada arti dan getaran setiap
mantra. Jangan biarkan pikiran
mengembara kepada hal-hal duniawi.
Biarkan makna universal dari mantra
dari pemujaan Yang Absolut hingga
permohonan ampun untuk semua
makhluk yang meresap ke dalam
kesadaran Anda. Setelah mantra,
luangkan waktu untuk duduk hening
(meditasi). Amati napas dan pikiran
yang muncul. Jika muncul warna-

warna dalam meditasi (sebagai simbol

180



dari aktivasi cakra atau sifat pikiran),
jangan melekat, cukup sadari. Tahap
ini adalah momen untuk
"menyinkronkan" tubuh fisik, pikiran,
dan atman, merasakan keheningan
dan kedamaian sejati.

4. Integrasikan dalam Kehidupan Sehari-
hari (Pasca-Praktik):
Akhiri dengan afirmasi atau doa untuk
menguatkan niat baik. Ucapkan kata-
kata positif seperti "Saya damai, saya
bersyukur, saya akan berbuat baik,"
untuk memprogram pikiran bawah
sadar. Implementasikan makna Tri
Sandhya dalam tindakan nyata. Bait
kelima tentang memohon kebahagiaan
semua makhluk dapat diwujudkan
dengan bersikap toleran dan berbelas
kasih. Bait keenam tentang penyucian
pikiran, perkataan, dan perbuatan
menjadi panduan untuk menjaga etika
dan moral sepanjang hari.

Kunci pengembangan spiritual
terletak

melalui Tri Sandhya

pada konsistensi dan kedalaman
penghayatan, bukan sekadar keteraturan
ritual. Dengan menjalankan langkah-
langkah ini, Puja Tri Sandhya akan
bertransformasi dari kewajiban agama

menjadi sebuah jalan personal yang

powerful untuk membangun kesadaran

spiritual yang utuh, damai, dan terhubung

dengan Tuhan, sesama, dan diri sendiri.

SIMPULAN

Berdasarkan  uraian materi, dapat
disimpulkan bahwa Puja Tri Sandhya
adalah sebuah warisan spiritual unik dan
khas Indonesia yang jauh melampaui
sekadar ritual sembahyang tiga waktu. la
merupakan kristalisasi dari perjalanan
sejarah, filsafat, dan kebutuhan umat
Hindu di Indonesia untuk diakui dan
bersatu. Secara esensial, Puja Tri Sandhya
adalah sebuah disiplin spiritual yang
holistik yang dirancang untuk
"menghubungkan diri" (Sandhya) sang
individu dengan Tuhan (lda Sang Hyang
Widhi Wasa) sebanyak tiga kali (Tri) dalam
sehari. Keunikan dan kedalamannya
terletak pada empat pilar utamanya.

Tri Sandhya lahir dari konteks Indonesia
yang majemuk. Susunan enam bait
mantranya yang merujuk pada berbagai
sekte (Siwa, Wisnu, dlIl.) menjadikannya
sebuah simbol nyata dari Bhinneka
Tunggal lka dalam ranah spiritual,
mempersatukan keragaman keyakinan
dalam satu praktik universal. Mantra-
mantra dalam Tri Sandhya disusun secara
brilian dari kedua sumber kitab suci

utama, vyaitu Sruti (wahyu langsung,

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 181

Vol. 2 No. 3, 2025



seperti Rg Veda) dan Smerti (tradisi). Hal
ini menunjukkan landasan teologis yang
kuat dan menghormati seluruh khazanah
Veda. Enam bait mantra bukanlah urutan
acak, melainkan sebuah perjalanan
kesadaran yang sistematis. Dimulai dari
pemujaan Tuhan Yang Maha Mutlak
(Nirguna Brahman), menuju pengenalan
pada fungsi-Nya (Tri Murti), dan diakhiri
dengan introspeksi diri serta permohonan
penyucian atas pikiran, perkataan, dan
perbuatan (Tri Kaya Parisudha). Ini adalah
sebuah kurikulum spiritual yang lengkap.
Pemilihan waktu pada pukul 06.00, 12.00,
dan 18.00 bukan hanya mengikuti
petunjuk Veda, tetapi juga sarat dengan
simbolisme untuk menyelaraskan ketiga
lapisan tubuh manusia (Tri Sarira): fisik,
pikiran, dan rohani (Atman).

Dengan demikian, Puja Tri Sandhya
bukanlah sebuah kewajiban ritual yang
kaku, melainkan sebuah jalan transformasi
spiritual. Konsistensi dalam
pelaksanaannya, yang disertai dengan
pemahaman makna dan penghayatan
mendalam pada setiap tahapannya—
mulai dari persiapan, pengucapan mantra,
hingga meditasi—akan membangun
kesadaran yang utuh. Kesadaran ini tidak
hanya terbatas pada hubungan vertikal

dengan Tuhan, tetapi juga horisontal

dengan sesama makhluk dan lingkungan,
serta ke dalam diri sendiri untuk mencapai
kedamaian dan pencerahan (Santi). Oleh
karena itu, Puja Tri Sandhya adalah jati diri
spiritual Umat Hindu Indonesia, sebuah
mahakarya yang memadukan keagungan
tradisi Veda dengan kearifan lokal
Nusantara untuk membentuk insan yang

sadar, toleran, dan berbudi luhur.

DAFTAR PUSTAKA

Griffith, R.T.H. 2005. Rgveda Sambhita.
Surabaya: Parmita

Griffith, R.T.H. 2005. Yajurveda Samhita.
Surabaya: Parmita

https://youtu.be/Btdoo2fCWLs?si=tVEILQ
RX6HTUiuYB
pengetahuan

Natih, I. K. N. & N. M. A. N. 1983. Agana
Hindu: Sejarah, Sumber, dan Ruang

Pengembangan

Lingkup. Jakarta: Universitas Indonesia

Narwadha, | Ketut. 2006. Paindikan

Maturan  Penyabranan.  Surabaya:
Paramita

Sura, | Gede. 1993. Agam Hindu Sebuah
Pengantar. Denpasar: CV Kayu Mas
Agung

Titib, 1 Made.(1997). Veda Sabda Suci
Pedoman Praktis Kehidupan. Surabaya:
Paramita.

Wijaya, Ida Pandita Mpu Jaya, 2004. Doa
Sehari-Hari Keluarga dan masayrakat

Hindu. Surabaya: Paramita

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 182

Vol. 2 No. 3, 2025



