
 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          162 
Vol. 2 No. 3, 2025 

 
 
 

MEMBANGUN KESADARAN SPIRITUAL MELALUI  
PENGAMALAN PUJA TRI SANDYA 

I Ketut Pasek Gunawan1, I.G Agung Jaya Suryawan2, Ketut Bali Sastrawan3, Putu Sanjaya 4 
1,2,3,4 Institut Mpu Kuturan Singaraja 

gpasek75@yahoo.com  
 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas urgensi pengamalan Puja Tri Sandhya yang bermakna sebagai solusi untuk 
membangun kesadaran spiritual di tengah fenomena meningkatnya krisis mental dan bunuh diri di 
Bali. Melemahnya kesadaran spiritual, yang dipicu oleh modernisasi dan gaya hidup materialistis, 
diidentifikasi sebagai akar permasalahan. Penulis berargumen bahwa Tri Sandhya, yang sering kali 
dipraktikkan sebagai ritual rutin, sesungguhnya merupakan sebuah "teknologi spiritual" yang lengkap 
untuk membentengi diri. Kajian mendalam mengungkap bahwa Tri Sandhya bukan sekadar 
sembahyang tiga waktu. Ia adalah simbol pemersatu kebhinekaan (Bhinneka Tunggal Ika) khas 
Indonesia, yang mengintegrasikan sumber kitab Sruti dan Smerti. Enam bait mantranya dirancang 
sebagai sebuah tangga spiritual terstruktur, memandu praktisi dari pemujaan Tuhan Yang Mutlak 
(Nirguna Brahman) menuju introspeksi diri dan penyucian pikiran, perkataan, serta perbuatan (Tri 
Kaya Parisudha). Pemilihan waktunya pun sarat makna filosofis untuk menyelaraskan tubuh fisik, 
pikiran, dan rohani (Tri Sarira). Kesimpulannya, dengan konsistensi dan penghayatan mendalam pada 
setiap tahapannya dimulai dari persiapan, pelafalan mantra, hingga meditasi dari Puja Tri Sandhya 
dapat bertransformasi menjadi jalan personal yang powerful. Praktik ini tidak hanya mencegah 
keputusasaan dengan membangun ketahanan mental, tetapi juga membentuk insan yang sadar, 
toleran, dan berbudi luhur, sehingga mampu meraih kedamaian sejati (Santi) di tengah gempuran 
zaman. 
 
Kata kunci : Kesadaran Spiritual; Puja Tri Sandhya. 
 

ABSTRACT 
This article discusses the urgency of practicing Puja Tri Sandhya as a meaningful solution for fostering 
spiritual awareness amid the rising phenomenon of mental health crises and suicide in Bali. The 
weakening of spiritual consciousness, driven by modernization and materialistic lifestyles, is identified 
as the root of the problem. The author argues that Tri Sandhya, which is often performed merely as a 
routine ritual, is in fact a comprehensive “spiritual technology” designed to strengthen inner 
resilience. An in-depth analysis reveals that Tri Sandhya is not simply a three-times-daily prayer. It 
represents a unifying symbol of Indonesian pluralism (Bhinneka Tunggal Ika), integrating scriptural 
sources from both Sruti and Smerti. Its six mantra verses are structured as a systematic spiritual 
ladder, guiding practitioners from the worship of the Absolute Divine (Nirguna Brahman) toward self-
introspection and the purification of thoughts, speech, and actions (Tri Kaya Parisudha). The selected 
prayer times are also rich in philosophical meaning, aiming to harmonize the physical body, mind, and 
soul (Tri Sarira). In conclusion, through consistent practice and deep contemplation at each stage—
beginning with preparation, mantra recitation, and meditation—Puja Tri Sandhya can be transformed 
into a powerful personal spiritual path. This practice not only helps prevent despair by strengthening 
mental resilience but also cultivates conscious, tolerant, and virtuous individuals, enabling them to 
attain true peace (Santi) amid the challenges of the modern era.. 
 

Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin 
Vol. 2 No. 4, 2025, pp: 162-182 
https://kiyotajournal.or.id/index.php/sahaya  

KIYOTA 

FOUNDATION 

mailto:gpasek75@yahoo.com
https://kiyotajournal.or.id/index.php/sahaya


 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          163 
Vol. 2 No. 3, 2025 

Keywords: Spiritual Awareness; Puja Tri Sandhya. 
 

PENDAHULUAN 

Dalam beberapa tahun terakhir, 

masyarakat Bali, yang dikenal dengan 

identitas budayanya yang kental dan 

kehidupan spiritualnya yang mendalam, 

dihadapkan pada sebuah fenomena yang 

mengkhawatirkan: peningkatan angka 

bunuh diri. Data dari berbagai laporan 

kepolisian dan lembaga sosial 

menunjukkan tren yang tidak boleh 

diabaikan. Kasus-kasus ini tidak hanya 

terjadi di kalangan usia lanjut yang 

mungkin merasa terasing, tetapi juga 

menjangkiti generasi muda yang 

seharusnya berada di puncak 

produktivitas. Fenomena ini bagaikan 

retakan dalam tembok kokoh spiritualitas 

Bali, menandakan adanya krisis makna 

hidup yang mendalam di tengah 

gemerlapnya perkembangan pariwisata 

dan modernisasi. 

Fenomena bunuh diri ini, dalam perspektif 

sosiologis dan spiritual, dapat dilihat 

sebagai gejala dari melemahnya 

kesadaran spiritual individu. Kesadaran 

spiritual, dalam konteks Hindu, bukan 

sekadar rutinitas beragama, melainkan 

sebuah pemahaman hakikat diri (Atman) 

yang utuh, hubungannya dengan Tuhan 

(Brahman), dan tempatnya dalam jagat 

raya. Kesadaran inilah yang membentuk 

ketahanan mental, ketenangan batin, dan 

kemampuan untuk menghadapi dukha 

(penderitaan) sebagai bagian dari proses 

kehidupan dan karma. Ketika kesadaran 

ini memudar, individu menjadi rentan 

terhadap tekanan hidup, kehilangan arah, 

dan melihat jalan keluar yang keliru dari 

penderitaan yang dianggapnya permanen. 

Akar dari melemahnya kesadaran spiritual 

ini kompleks dan multidimensi. 

Gelombang modernisasi dan globalisasi 

yang tak terbendung membawa serta 

nilai-nilai materialistis, kompetisi yang 

ketat, dan gaya hidup konsumtif. 

Masyarakat, terutama generasi muda, 

terjerat dalam perlombaan mencapai 

kesuksesan duniawi yang seringkali diukur 

dari harta benda dan status sosial. Media 

sosial memperparah keadaan dengan 

menciptakan budaya perbandingan (social 

comparison) yang tidak sehat, memicu 

kecemasan, rasa tidak cukup, dan isolasi 

sosial. Dalam kondisi seperti ini, waktu 

untuk merenung, introspeksi, dan 

membangun hubungan dengan sang 

pencipta seringkali terpinggirkan. Agama 

terkadang hanya menjadi ritual 

seremonial tanpa makna yang menyentuh 

hati, atau sekadar identitas kultural yang 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          164 
Vol. 2 No. 3, 2025 

tidak memberikan solusi praktis atas 

gejolak batin di era digital. 

Di sinilah urgensi untuk menghidupkan 

kembali esensi dari praktik spiritual sehari-

hari muncul. Umat Hindu di Bali sejatinya 

telah memiliki sebuah warisan leluhur 

yang sangat bijaksana untuk membangun 

dan memelihara kesadaran spiritual 

tersebut, yaitu Puja Tri Sandya. Tri Sandya, 

yang secara harfiah berarti "tiga waktu 

suci" (pagi, tengah hari, dan petang), 

adalah momen untuk jeda, refleksi, dan 

penyatuan pikiran dengan Tuhan. 

Sayangnya, dalam realitanya banyak dari 

umat yang mengamalkannya dan jika pun 

mengamalkan hanya sebagai kewajiban 

ritual belaka. Mantra-mantra dalam 

bahasa Sanskerta dilafalkan tanpa 

penghayatan mendalam terhadap 

maknanya, sehingga transformasi spiritual 

yang seharusnya terjadi tidak berlangsung. 

Padahal, jika ditelaah lebih dalam, Puja Tri 

Sandya adalah sebuah teknologi spiritual 

yang lengkap untuk membentengi diri di 

zaman yang penuh gejolak ini. Setiap 

mantra dalam Tri Sandya, dari Gayatri 

Mantra di pagi hari hingga Sandhya 

Mantra di sore hari, mengandung filosofi 

yang dalam untuk menata pikiran dan 

menyucikan batin. Gayatri Mantra, 

misalnya, adalah doa untuk memohon 

kecerdasan spiritual (budi pekerti) agar 

pikiran tercerahkan dan mampu 

membedakan yang benar dan salah. 

Dalam konteks tekanan mental, mantra ini 

adalah doa untuk mendapatkan 

kejernihan berpikir agar tidak mengambil 

keputusan gegabah saat dilanda masalah. 

Pengamalan Tri Sandya yang konsisten 

dan penuh penghayatan sebenarnya 

adalah latihan mindfulness dan meditasi 

yang terstruktur. Pada saat umat berdiri 

menghadap sang surya, memusatkan 

pikiran, dan melafalkan mantra dengan 

penuh keyakinan, mereka sedang menarik 

diri sejenak dari hiruk-pikuk duniawi. 

Momen "berhenti" ini adalah kesempatan 

untuk merasakan kehadiran Ilahi, 

mengingatkan diri akan tujuan hidup yang 

sejati (moksha), dan melepaskan diri dari 

keterikatan berlebihan pada hal-hal 

duniawi yang fana. Praktik ini, jika 

dilakukan dengan benar, akan 

membangun resilience atau ketahanan 

spiritual. Seorang individu yang kesadaran 

spiritualnya terpelihara akan memandang 

masalah bukan sebagai akhir segalanya, 

melainkan sebagai karma dan pelajaran 

yang harus dihadapi dengan sikap ikhlas 

dan penuh dharma. 

Oleh karena itu, artikel ini hadir untuk 

mengetengahkan sebuah solusi yang 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          165 
Vol. 2 No. 3, 2025 

bersumber dari kearifan lokal sendiri. 

Membangun kesadaran spiritual melalui 

pengamalan Puja Tri Sandya yang 

bermakna diusulkan sebagai sebuah 

strategi preventif untuk mengatasi krisis 

makna hidup yang berpotensi 

menjerumuskan individu pada 

keputusasaan. Artikel ini akan 

menguraikan bagaimana pendalaman 

makna filosofis setiap mantra dalam Tri 

Sandya dapat menjadi pisau bedah untuk 

membedah masalah-masalah 

kontemporer seperti stres, depresi, dan 

hilangnya harapan. Dengan membumikan 

kembali filosofi Tri Sandya dalam konteks 

kekinian, diharapkan umat Hindu, 

khususnya di Bali, tidak hanya 

menjalankan ritualnya, tetapi juga 

merasakan langsung dampak psikologis 

dan spiritualnya dari sebuah ketenangan 

batin yang mampu menjadi penawar 

racun di tengah gempuran zaman. Pada 

akhirnya, spiritualitas yang hidup dan 

menyala dalam diri setiap individu adalah 

benteng terkuat untuk mencegah tindakan 

tragis seperti bunuh diri, dan 

mengarahkan hidup menuju kedamaian 

sejati, baik secara lahir maupun batin. 

PEMBAHASAN 

A. Konsepsi Puja Tri Sadnya  

Diawali oleh Narendra Dev Pandit 

Shastri menyusun mantra Tri Sandya 

pada tahun 1950 dalam buku Tri 

sandya terdiri dari 6 bait.  Kemudian 

beliau menyusun petisi kepada 

pemerintah bahwa agama Hindu tidak 

bertentangan dengan Pancasila pada 

tanggal 14 Juni 1958. Kemudian pada 

tanggal 1 Januari 1959 Agama Hindu 

diakui menjadi agama resmi di 

Indonesia. Kemudian pada tahun 1963 

ditinjau ulang untuk ditelaah oleh 

Parisada Dharma Hindu Bali (PDHB) 

selanjutnya di tahun 1989 dikontruksi 

oleh PHDI Bali, sehingga ditetapkan 

dalam Mahasaba ke VI PHDI Pusat pada 

tahun 1991. Adapun tokoh 

penyusunnya adalah I Gusti Bagus 

Sugriwa. 

Puja Tri Sandhya menurut Sura, 

(1993:2) mnenyatakan bahwa kata tri 

artinya tiga dan sandhya artinya 

menghubungkan diri. Jadi tri sandhya 

artinya tiga kali menghubungkan diri 

kehadapan Ida Hyang Widhi 

Wasa/Tuhan Yang Maha Esa untuk 

memohon keselamatan, atas segala 

papa atau perbuatan berupa pikiran, 

perkataan dan perilaku yang jelek yang 

telah diperbuat baik disengaja ataupun 

tidak disengaja. Selanjutnya Natih 

(1983:124) menegaskan bahwa tri 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          166 
Vol. 2 No. 3, 2025 

sandhya berasal dari kata tri artinya 

tiga, sandhya artinya sembahyang. Jadi 

tri sandhya artinya sembahyang tiga 

kali, suku kata suci lambang Ida Hyang 

Widhi Wasa. 

Mantra Tri Sandya bait pertama 

berada pada kitab Rg Veda, III.62.10, 

bait kedua terdapat pada Puja 

Narayana dalam Lontar Gharga (Catur 

Veda Sirah), bait ketiga terdapat pada 

kitab Siva Stava) kemudian pada bait 

keempat sampai keenam terdapat pada 

kitab Siwa Puja. Kitab suci Veda 

(Rgveda V.54.6) mengamanatkan 

sembahyang  tiga kali sehari, maka 

menurut Taittiriya Aranyaka 

sembahyang memuja dewi Savitri 

hendaknya dilakukan pada saat fajar, 

matahari di atas kepala dan menjelang 

malam.  

Terpenting dalam sajian sejarah ini 

tidak pada siapa yang menggagas dan 

bagaimana gagasan itu ada, kemudian 

dimana gagasan ini digagas. Melainkan 

menjadi sebuah perhatian dunia bahwa 

Tri Sandya hanya ada di Bali dan di 

Indonesia pada umumnya, tidak 

ditemukan dibelahan dunia manapun 

pelaksanan tri sandya ini bagi umat 

Hindu. Namun saat ini sudah 

ditemukan hampir diseluruh negara di 

dunia apabila ada imigran asal Bali dan 

Indonesia pada umumnya. Namun 

keunikan ini memunculkan banyak 

prasangka dan penilaian pada setiap 

orang yang membahasnya tidak saja 

dalam kalangan umat Hindu saja 

bahkan di luar umat Hindu.  Akan 

banyak memunculkan berbebagai 

persepsi dan pandangan tidak saja 

pada persepsi positif tetap juga kadang 

ada persepsi miring atau negatif.  

Seperti layaknya penulis pernah 

berangapan bahwa Hindu di Bali ini 

sedikit berbeda dan tidak merujuk pada 

tradisi weda secara langsung sehingga 

mengakibatkan perbedaan pada 

pelaksanaan ritual keagamaan. Tentu 

pandangan ini menyebabkan dahulu 

penulis menganggap persemabhyangan 

Tri sandya tidak begitu penting karena 

berbeda dengan pelaksanan 

persembahyangan di India atau di 

Negara-negara lainnya. Hal ini 

mengakibatkan penulis sebelumnya 

sering mengabaikan waktu pelaksanaan 

Tri Sandya. Sepertinya ini juga pernah 

terjadi pada seluruh umat Hindu di 

Indonesia dengan alasan yang berbeda-

beda baik karena kesibukan, karena 

pemahaman yang berbeda-beda.  

Setelah penulis melakukan analisis 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          167 
Vol. 2 No. 3, 2025 

arti dibalik sejarah penyusunan Tri 

Sandya dan makna-makna di Bali 

pelaksanaanya membuat penulis 

menyadari beberapa hal yang sangat 

penting dan jarang orang ketahui. 

Adapun hal-hal penting yang dapat 

penulis sajikan setelah mempelajari 

sejarahnya yaitu sebagai berikut: 

1. Tempat Penyusunan 

Tempat penyusunannya yaitu di 

Indonesia setelah merdeka dan eksis 

pesat di Bali. Hal ini penulis menyadari 

bahwa kenapa baru tersusun di 

Indonesia bukan di Negara-negara 

lainnya atau bahkan di India? Tentu 

menjadi pertanyaan besar bagi penulis 

saat itu. Ternyata jawabannya adalah 

karena di Indonesia terdiri dari 

berbagai sekte atau aliran kepercayaan 

yang bercampur dan dalam sejarah 

sudah pernah di kristalisasikan dalam 

wujud Siwa Buda, Siwa Sidhanta dan 

sebagainya. Tidak pernah ada kejadian 

seperti ini pada daerah lain selain di 

Nusantara yaitu berbagai paham 

kepercayaan dapat menjadi satu sejak 

jaman kerajaan hingga saat ini. 

Indonesia dikenal sebagai nusantara 

selain karena terdiri dari ribuan pulau 

juga terdiri dari berbagai suku, ras dan 

agama. Semuanya dapat dipersatukan 

menjadi satu kesatuan Negara Republik 

Indonesia. Sejak jaman kerajaan sampai 

sekarang Nusantara ini tidak pernah 

melupakan apa yang sudah dilakukan 

dan diwariskan juga tidak pernah 

menolak atau tidak menerima apa yang 

datang. Inilah dasar para penyusun 

mantra Tri sandya agar mencirikan 

kebhinekaan tidak menganut satu 

paham atau sekte tertentu. Atas dasar 

dimana agama itu hidup dan 

berkembang maka disusunlah mantra 

tri sandya seperti saat ini terdiri dari 6 

bait yang mengagungkan berbagai 

dewata tertinggi dalam agama Hindu 

simbol penyatuan berbagai sekte atau 

paham yang ada di Indonesia. Maka 

dari itu sesungunya Tri Sandya adalah 

simbol kebhinekaan, simbol penyatuan 

dan simbol kesempurnaan. Maka 

dengan mengucapkan mantra Tri 

Sandya sama halnya memetik makna 

dari penyatuan sang diri dengan ketiga 

badannya, dengan alam dan dengan 

sang pencipta itu sendiri. 

2. Sumber Mantra 

Sumber mantra yang disusun yang 

secara garis besar dari sumber Sruti 

dan sumber Smerti. Kitab weda pada 

umumnya terbagi menjadi dua bagian 

besar yaitu Sruti dan Smerti. Mantra Tri 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          168 
Vol. 2 No. 3, 2025 

Sandya penulis pahami tidak hanya 

mengagungkan atau mempercayai sruti 

saja melainkan smertinya juga. Maka 

bukti kepercayaanya tersebut 

dituangkan dalam rangkaian 

persembahyangan Tri Sandya. Maka 

dengan mengucapkan Mantra Tri 

Sandya berarti sudah menagungkan 

dan melantunkan dua bagian kitab 

besar yaitu Sruti dan Smerti. Mantra Tri 

Sandya bait pertama berada pada kitab 

Rg Veda, III.62.10, bait kedua terdapat 

pada Puja Narayana dalam Lontar 

Gharga (Catur Veda Sirah), bait ketiga 

terdapat pada kitab Siva Stava) 

kemudian pada bait keempat sampai 

keenam terdapat pada kitab Siwa Puja. 

Memperhatikan sumber mantra 

tersebut penulis menyadari bahwa 

keseluruhan mantra Tri Sandya adalah 

mantra pilihan yang didasarkan pada 

pengalaman spiritual yang luar biasa 

dari penyusunanya. Ada pesan dan 

maksud tertentu yang inggin 

disampaikan kepada umat Hindu yang 

hendaknya kita ketahui bersama. Tentu 

ada bakna dan tujuan luhur lainnya 

yang belum kita pahami secara utuh 

maka untuk dapat memahaminya kita 

hendak mempraktekkanya sesuai 

ketentuan dan mengkajinya setiap saat 

menggunakan pengetahuan, akal sehat 

dan hati nurani atau spiritual. 

3. Susunan Mantra 

Susunan atau rangkan sifat mantra 

penulis menyadari terdiri dari beberapa 

rangkaian mantra yang sangat unik dan 

luar biasa kekuatannya jika mampu kita 

hayati dan maknai. Terdiri dari 6 bait 

dimana setiap baitnya mengandung 

tangga sipitual yang luar biasa. Pada 

bait pertama yang berasal dari Sruti 

berupa mantra satwika atau mantra 

yang tergolong pemujaan kepada 

Paramasiwa, kepada Brahman, Sang 

Hyang Acintya, kepada Nirguna 

Brahman, kepada Ida Sang Hyang Widhi 

Wasa atau beliau yang tidak 

terpikirkan, maha kuasa dan maha-

maha lainya. Mantra bait pertama 

dikenal sebagai ibu mantra atau Gayatri 

Mantram dimana arti dan maknanya 

masih belum sepenuhnya dapat 

diketahui dan dipahami karena sanggat 

absolut sekali. Pada bait kedua yang 

berasal dari kitab smerti yang tergolong 

berasal langusng dari weda Sruti atau 

weda sirah tergolong pemujaan kepada 

Sada Siwa, Saguna Brahman, 

paramatman yang bersifat sangat 

tunggal tiada duanya yang disebut 

dengan Narayana. Narayana sebagai 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          169 
Vol. 2 No. 3, 2025 

asal muasal yang ada berasal dari 

ketiadaan atau Nirguna Brahman itu 

sendiri. Kemudian dari sanalah baru 

muncul fungsi-fungsi yang tunggal 

tersebut dalam menjalankan siklus 

alam semesta dan kehidupan. Mantra 

tergolng satwika adalah mantra dimana 

tidak ada satu maksud dan tujuan di 

dalamnya melainnkan keheningan 

kekosongan dan kebahagiaan. Tidak 

ada satu sifat, kekuatan, atau hal yang 

mampu dipikirkan. Sehingga bait 

pertama dan kedua tergolong satwika 

mantra. Pada bait ketiga berasal dari 

kitab murni Smerti yang tergolong 

pemujaan kepada Saguna Brahman, 

Siwatman dimana yang tunggal sudah 

membagi dirinya menjadi fungsi-fungsi 

tertentu baik sebagai Tri Murti dan juga 

Rwa Bhineda yaitu Purusha dan 

Prakerti. Maka dari semuanya itu 

barulah penciptaan baru bisa dimulai. 

Pada bait keempat bersumber dari 

kitab smerti langsung tergolong pada 

pemujaan proses awal penciptaan 

dimulai yaitu terciptanya widya dan 

awidya, kesadaran dan ketidaksadaran. 

Ciptaan yang ada termasuk manusia 

adalah penyatuan antara kesadaran 

dan ketidak sadaran, widya dan awidya. 

Maka pada mantra bait keempat ini 

adalah  mantra untuk menyadari diri 

bahwa manusia memiliki awidya dan 

melalui mantra ini memohon 

keseimbangan diantara keduanya. Bait 

ketiga sampai dengan keempat 

tergolong pada sifat mantra yang 

rajasik yaitu dimana mantra pada bait 

ini hanya mengagungkan sifat dan 

fungsi Tuhan, pikiran manusia sudah 

mulai terisi dengan kekaguman, 

kemulyaan, ketakutan, dan terisi 

dengan hal yang bersifat luas dan 

umum lainnya belum mengkhusus pada 

diri si pembaca mantra Tri Sandya. 

Pada baik kelima bersumber langusung 

dari kitab smerti tergolong pemujaan 

kepada semua ciptaan yang ada di alam 

semesta ini. Mengajarkan kesadaran 

universal bahwa semua yang ada 

bersumber dari satu sumber, dengan 

memohon kebahagiaan dan 

pengampunan kepada semua mahkluk 

maka diri sendiri juga terselamtkan dan 

memperoleh kebahagiaan. Toleransi 

dan moderasi terdapat pada bait 

mantra ini. Pada bait keenam 

bersumber juga dari weda smerti 

tergolong pada pemujaan kepada diri 

sendiri, fokus pada segala aktivitas sang 

diri baik aktivitas pikiran, ucapan dan 

tindakan. Bait kelima dan keenam 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          170 
Vol. 2 No. 3, 2025 

adalah tergolong pada sifat mantra 

yaitu tamasika yaitu sebuah mantra 

yang berisikan permohonan dan 

permintaan kepada yang Tuhan dan 

manifestasinya. Sehingga dengan 

mengucapkan secara utuh keseluruhan 

mantra sudah memenuhi semua sifat 

dan golongan mantra. 

4. Susunan Waktu 

Susunan waktu yang dipilih tidak 

sembarangan melainkan ada filosofis 

tertinggi dan luar iasa. Penulis 

menyadari dan memahami pemilihan 

waktu Tri sandaya didasarkan pada 

kajian ilmu dan agama, rasional dan 

irasional, multi dimensi. Waktu adalah 

satu bagian dari tiga dimensi lainnya 

dalam ruang, manusia hidup pada tiga 

dimensi ruang dan satu waktu dimana 

satu waktu ini hanya bersifat lurus ke 

depan tidak mampu mundur atau 

berhenti, tidak dapat dipercepat, 

diperlambat melainkan demikian 

adanya manusia hanya bisa mengikuti 

waktu. Jika penulis perhatikan 

penyusun mantra tri sandya sanggat 

memahami sistem perhitungan waktu 

yang tepat. Pelaksanaan dimulai pada 

jam 6 pagi jam 12 siang dan jam 6 sore. 

Selisih waktu semuanya setiap 6 jam 

sekali. Jam 12 siang tidak dilaksnaakan 

karena sudah waktunya istirahat. 

Selisih angka 6 kemudian jam 

menunjuk pada angka 6 sedangkan 

angka 12 merujuk akar angka 3 setelah 

ditambahkan antara 6+3+6= 15 atau 

1+5=6 merujuk kembali pada angka 6. 

Dengan selisih waktu 6 jam dengan jam 

akar akang 6 juga. Jika merujuk dari 

konsepsi Tri Sarira angka 6 adalah 

merujuk pada simbolis pikiran manusia 

memiliki 6 sisi. Yaitu ada sad Ripu, Sad 

Atatayi dan Sad rasa. Kemudian tubuh 

manusia terdiri dari 3 bagian yaitu 

tubuh disusun oleh gen, sari makanan 

dan juga penumpang gelap seperti 

cacing, kuman, bakteri dan virus. 

Pemilihan jam 6 pagi dan jam 6 sore 

simbolis tubuh pikiran yaitu sad Atatyi 

dan sad rasa sedangkan jam 12 

simbolisasi tubuh fisik yaitu angka tiga. 

Kemudian secara keseluruhan waktu 

disimbolisasikan angka 6 adalah tubuh 

pikiran bagian Sad Ripu. Sehingga 

sebenarnya melaksanakan puja Tri 

Sandya adalah untuk 

mengharmoniskan ketiga tubuh 

manusia yaitu tubuh badan fisik, tubuh 

pikiran dan tubuh atman. Selain itu 

untuk menyadari agar sisi buruk dari 3 

unsur penyusun tubuh fisik dan 18 

penyusun tubuh pikiran dapat 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          171 
Vol. 2 No. 3, 2025 

diarahkan kearah lebih baik untuk 

menunjang perkembangan rohani 

mencapai kebahagiaan sejati sang 

atman. Secara simpelnya adalah untuk 

mampu menyadari sang atman itu 

sendiri.  

Setidaknya ada empat alasan atau 

hukum yang mendasari pentingnya 

pelaksanaan Tri Sandya dilakukan dan 

jika tidak dilaksanakan berarti menyia-

nyiakan empat point penting tersebut 

seperti yang penulis sebutkan di atas. 

Secara sejarah penulis mengartikan 

atau memberikan spekulasi bahwa 

penyusun mantra Tri Sandya 

mempertimbangkan dari sudut 

pandang agama dan ilmu, sudut fisika 

dan metafisika, unsur rasional dan 

irasional. Dengan berbagai usaha, 

perenungan, kajian, analisis 

menemukan sebuah teknik simpel atau 

sederhana namun bermakna yaitu 

melaksanakan Puja Tri Sandya sesuai 

dengan waktu yang sudah ditentukan 

yaitu Jam 6 pagi jam 12 siang dan jam 6 

sore. 

B. Konsistensi Pelaksanaan Puja Tri 

Sandya Membangun Kesadaran  

Tempat sembahyang puja Tri 

Sandya sesuai dengan ketentuan dapat 

dilakukan atau dilaksanakan di Pura 

baik pura Sad Kahyangan, Kahyangan 

Jagad, Tri Khayangan desa dan pura 

lainnya. Dapat dilakukan di Merajan 

baik merajan keluarga besar maupun 

keluarga inti. Dapat dilakukan di 

sanggah rumah masing-masing dan 

kamar suci. Puja Tri Sandya dimanapun 

dilakukan tetap mengikuti ketentuan 

pelaksaanya yaitu dilaksanakan pada 

pagi hari jam 6 pagi, siang hari pada 

jam 12 siang dan sore hari pada jam 6 

sore.  

Tempat persembahyangan Puja Tri 

Sandya yang pertama dapat dilakukan 

di pura. Pura yang dimaksud adalah 

sebuah tempat suci yang disungsung 

atau diempon oleh sekelompok umat 

Hindu, krama desa adat, wilayah 

tertentu seperti Pura Sad Kahyangan, 

Dang Kahyangan, Kahyangan Jagad, Tri 

Kahyangan Desa dan pura fungsional 

lainnya. Persembahyangan Puja Tri 

Sandya di pura baik dilakukan sendiri 

maupun berbanyak tetap mengikuti 

aturan seperti pakaian, sarana yang 

digunakan dan sikap sembahyang yang 

benar.  Jika sembahyang secara 

bersama-sama hendaknya mengikuti 

arahan dari pemimpin upacara atau 

persembahyangan agar tidak terjadi 

kegaduhan karena mantra yang 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          172 
Vol. 2 No. 3, 2025 

diucapkan bertabrakan. 

Persembahyangan juga dapat dilakukan 

di pamerajan keluarga baik itu merajan 

Panti, merajan agung dan lainnya, baik 

secara bersama-sama maupun sendiri 

juga mematuhi aturan yang ditentukan 

seperti sembahyang di pura 

sebelumnya.  

Persembahyangan Puja Tri Sandya 

di Pamerajan juga perlu dipahami 

bahwa Pamerajan secara garis 

keturanan tertentu saja yang boleh 

melakukan persembahyangan di 

pamerajan. Artinya tidak semua orang 

boleh sembahyang di merajan keluarga 

tertentu.  Persembahyangan di 

pamerajan juga jika dilakukan 

berbanyak hendaknya ada pemimpin 

persembahyangan sebagai pengarah 

atau memimpin agar terarah tahapan 

persembahyangannya. 

Persembahyangan pura Tri Sandya 

juga dapat dilakukan di Kamar suci 

masing-masing rumah tepatnya di 

pelangkiran sebagai standa Ida Bhatara. 

Persembahyangan di kamar suci dapat 

dilakukan jika tidak memungkinkannya 

persembahyangan dilakukan di pura, 

Pamarajan karena berbagai kendala, 

seperti hujan, panas dan sebagainya.  

Persembahyangan di kamar suci dapat 

menggunakan sarana, sikap dan 

ketentuan yang berlaku atau tidak 

disesuaikan dengan kesiapan, keadaan 

dan situasi setiap orang.  

Persembahyangan di kamar suci dapat 

dilakukan bersama seluruh keluarga 

dalam rumah atau sendiri-sendiri 

karena sifatnya sangat pribadi. 

Waktu yang tepat dalam 

melaksanakan Puja Tri Sandhya adalah 

tiga kali sehari. Dewi Savitri juga di 

sebut sebagai Bharati atau Saraswati. 

Gayatri atau Savitri adalah nama lain 

dari Surya, terutama dikaitkan dengan 

fajar atau matahari pagi sebelum 

muncul di horizon. Saat fajar disebut 

Brahmamuhurta, saat yang sangat baik 

melakukan pemujaan kedpada-Nya. 

Mengingat kitab suci Veda (Rgveda 

V.54.6) mengamanatkan sembahyang  

tiga kali sehari, maka menurut Taittiriya 

Aranyaka sembahyang memuja dewi 

Savitri hendaknya dilakukan pada saat 

fajar, matahari di atas kepala dan 

menjelang malam. Waktu yang tepat 

melaksanakan Puja Tri Sandya adalah 

saat matahari terbit tepatnya jam 6 

pagi, pada siang harinya tepatnya jam 

12 siang kemudian sore harinya 

tepatnya saat matahari tenggelam jam 

6 sore.  



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          173 
Vol. 2 No. 3, 2025 

Waktu yang tepat dalam 

melaksanakan Puja Trisandhya adalah 

tiga kali sehari sebab seperti  yang di 

ketahui mantram Puja Tri Sandya terdiri 

dari 6 bait yang di salah satu baitnya 

yaitu bait nya yang pertama merupakan 

mantram yang termsuk ke dalam 

Gayatri Mantram. Pada mantram 

Gayatri yang menjadi istadevata 

(devata pujaan tertinggi 

manifestasinya) adalah Savitri, 

manifestasi Tuhan Yang Maha Esa 

sebagai pemberi inspirasi, dorongan 

untuk berbuat baik. Dewi Savitri juga di 

sebut sebagai Bharati atau Saraswati. 

Gayatri atau Savitri adalah nama lain 

dari Surya, terutama dikaitkan dengan 

fajar atau matahari pagi sebelum 

muncul di horizon.  Saat fajar disebut 

Brahmamuhurta, saat yang sangat baik 

melakukan pemujaan kedpada-Nya. 

Mengingat kitab suci Veda (Rgveda 

V.54.6) mengamanatkan sembahyang  

tiga kali sehari, maka menurut Taittiriya 

Aranyaka sembahyang memuja dewi 

Savitri hendaknya dilakukan pada saat 

fajar, matahari di atas kepala dan 

menjelang malam (Titib,1997:38). 

Pelaksanan Tri sandya secara 

umum adalah mengucapkan 6 bait 

mantra seperti yang dijelaskan 

sebelumnya yang memiliki arti dan 

makna tertentu sesuai analisis penulis 

terhadap para penyusun mantra Tri 

Sandya itu sendiri. Namun pada 

pembahasan lebih luas dari itu penulis 

menyajikan pelaknsaan puja Tri sandya 

baik dari pengucapan mantranya juga 

terkait dengan tahapan sebelum dan 

sesuah termasuk sarana prasarananya. 

Sebelum masuk kepada tahap 

pelaksanaan Tri Sandya ada sebuah 

persiapan yang harus dilakukan yaitu: 

1. Persiapan 

Persiapan persembahyangan perlu 

memperhatikan kesiapan sarana 

sembahyang bisa menyiapkan bunga, 

canang, dupa. Namun sarana ini 

tidaklah bersifat baku atau harus ada, 

terpenting dalam persiapan adalah 

persiapan mental dan kesadaran akan 

kapan waktunya dan tempatnya 

dilaksanakan. Dapat juga persiapan 

dengan mandi, atau dapat dengan 

mencuci muka terdiri dari seluruh areal 

wajah dan teliga sampai leher, lengan 

kiri dan kanan dari siku kejari, 

mencucui kaki pada areal lutut sampai 

ujung jari kaki. Persiapan selanjutnya 

adalah menggunakan pakaian baik itu 

pakaian biasa maupun pakaian adat 

menyesuaikan dengan tempat 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          174 
Vol. 2 No. 3, 2025 

sembahyang. Maksudnya jika itu 

tempat sembahyang atau pura umum 

yang mengharusnya berpakaian adat 

agar diperhatikan. Namun jika itu pura 

pribadi atau pura kantor yang 

mentoleransi berpakaian biasa 

disesuaikan. 

2. Pelaksanan 

Tahap pelaksanaan terbagi menjadi 

tiga bagian juga yaitu bagian 

mengawali, bagian inti dan bagian 

mengakhiri. Pada bagian mengawali 

selalu diawali dengan mengucapkan 

salam panganjali dengan sikap 

mencakupkan kedua tangan tepat di 

depan jidat. Setelah itu tahap 

selanjutnya mengatur nafas sampai 

pernafasan terasa tenang sambil 

mencoba mengendalikan arus pikiran 

dengan memejamkan mata 

diperkirakan waktunya 2-5 menit saja. 

Setelah selesai pada tahap mengawali 

dengan ditandai diri anda merasa 

sudah siap dengan nafas sudah stabil 

dan pikiran sudah fokus. Masuk pada 

tahap inti terdiri dari beberapa tahapan 

sebagai berikut. 

a. Asana adalah sikap dalam bentuk 

Padmasana, Sidhasana, Silasana, 

Bajrasana dengan mantra Om 

Prasadha sthiti sarira Siva suci 

nirmala ya namah svaha. Artinya:  

Ya Tuhan, Yang Maha Suci, 

pemelihara kehidupan hamba puja 

Engkau dengan sikap yang tenang. 

b. Pranayama adalah engendalinan 

nafas terdiri dari Puraka yaitu 

Menarik nafas dengan mantra Om 

Ang namah artinya memuja 

kekuatan Brahma sebagai pencipta. 

Kumbaka yaitu Menahan nafas 

dengan mantra Om Ung namah 

artinya memuja kekuatan Wisnu 

sebagai pemelihara. Recaka yaitu 

Mengeluarkan nafas dengan mantra 

Om Mang namah artinya memuja 

kekuatan siwa sebagai pelebur. 

Semua itu dilakukan dengan durasi 

waktu dari 10-30 detik diucapkan di 

dalam hati saja.  

c. Kara Sodhana atau Sarira Suddha 

adalah tahap pembersihan secara 

rohani kedua tangan dan mulut yaitu 

membersihkan tangan kanan 

dengan mantra Om suddha mam 

svaha Artinya ya Tuhan, sucikanlah 

tangan kanan hamba. 

Membersihkan tangan kiri dengan 

mantra Om ati suddha mam svaha 

Artinya Om Sang Hyang Widhi, 

sucikanlah tangan kiri hamba. 

Membersihkan mulut dengan 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          175 
Vol. 2 No. 3, 2025 

mantra Om vaktra sudhya svaha 

artinya Ya Tuhan, sucikanlah mulut 

hamba. 

d. Mensucikan dupa dan bunga jika 

membawa namun sarana ini bersifat 

tidak wajib bagi yang menggunakan 

sarana ini wajib sarana disucikan 

setelah melakukan pembersihan 

secara rohani tersebut di atas.  

e. Tahap pengucapan mantra Tri 

Sandya terdiri dari 6 bait bait 

dimana sebelum masuk pada 6 batir 

tersebut diawali dengan 

mengucapkan Om sebanyak tiga kali 

barulah masuk pada bait pertama 

dengan mantra  

Oṁ Oṁ Oṁ Bhur bhuvah svah tāt 

savitur varenyaṁ bhargō devāsya 

dhįmahi dhiyõ yo nah pracōdāyat  

(Rg. Veda III. 62.10)  

Artinya: Ya Tuhan, engkau yang 

menguasai ketiga alam yang 

mahasuci dan sumber dari segala 

kehidupan, bersinar cemerlang 

bagaikan sinar matahari 

anugrahkanlah hamba 

kecemerlangan menuju sinar 

sucimu. 

Pada bait kedua mantranya  

Om Nārayana evedam sarvaṁ yād 

Bhutan yac ca bhāvyam, nįskalanko 

niranjano nirvįkalpo nirākhyatah 

suddō devo eko narayanāh na 

dvįtiyō asti kāscit (Puja narayana 

dalam Lontar Gharga (Catur Veda 

Sirah)  

Artinya Ya tuhan, hamba puja 

Engkau sebagai Narayana pencipta 

alam semesta beserta isinya, Engkau 

Mahagaib, tak berwujud, dan tak 

terbatas oleh waktu, dapat 

mengatasi segala kebingungan, 

Engkau Mahasuci, Mahaesa, dan 

tidak ada duanya, dan dipuja oleh 

semua mahluk. 

Pada bait ketiga mantranya  

Om tvam sivās tvam mahādevah 

įsvarah paramesvarah, brahma 

visnus ca rudras ca purusah 

parikirtitah  (kitab  Siva Stava)  

Artinya: Ya Tuhan, Engkau hamba 

puja dalam sinar suci dan saktiMu 

sebagai Siwa, Mahadeva, Isvara, 

Paramesvara, Brahma, Wisnu, dan 

juga Rudra, karena Engkau adalah 

sumber dari segala yang ada. 

Pada bait keempat mantranya  

Om papāham papakarmāham 

papātma papasāmbhavah trahi 

mam pundarikaksah sābahya 

bhyantarāh sucih   (kitab Siva Puja)  



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          176 
Vol. 2 No. 3, 2025 

Artinya: Ya Tuhan, hamba ini penuh 

dengan kenestapaan, perbuatan 

hamba penuh dengan kenestapaan, 

jiwa dan kelahiran hamba penuh 

dengan kenestapaan, hanya 

Engkaulah yang dapat 

menyelamatkan hamba dari 

kenestapaan itu, semoga dapatlah 

disucikan lahir-bathin hambaMu ini. 

Pada bait kelima mantranya  

Om ksamasva mām mahādevah 

sarvaprani hitānkarah mam moca 

sarva papabyah palāyasva 

sadāsiva  (kitab Siva Puja)  

Artinya: Ya Tuhan, ampunilah 

hamba, wahai mahadewa yang 

memberikan keselamatan semua 

mahluk, ampunilah hamba dari 

segala dosa dalam perbuatan hamba 

dan semua mahkluk, dan 

limpahkanlah perlindunganmu 

kepada kami semua wahai engkau 

penguasan dari seluruh yang ada. 

Pada bait keenam mantranya  

Om ksantavyah kayika dosah 

ksantavyah vacika mama 

ksantavyah manasa dosah tāt 

pramadat ksamasva mam (kitab Siva 

Puja)  

Artinya: Ya Tuhan, ampunilah segala 

dosa hamba, baik yang berasal dari 

perbuatan, perkataan, dan pikiran, 

karna hanya engkaulah penyelamat 

hamba dari kenestapaan ini. 

Pada intinya mata dapat dipejamkan 

atau terbuka selama dalam 

pengucapan mantra baik itu 

bersuara maupun dalam hati dapat 

diingat dan dihayati pikiran tidak 

mengarah kehal-hal lain selain 

mantra tersebut. Tidak 

diperkenankan atau kurang baik 

dalam mengucapkan mantra pikiran 

berkelana atau sambil memohon 

sesuatu. Karena segala hal yang 

diperlukan manusia sudah ada 

dalam arti mantra tersebut. 

Pengucapannya mantra dapat 

dengan bentuk sloka, dan mantra 

sesuai dengan kemampuan diri 

masing-masing dengan durasi waktu 

ideal adalah 10 menit saja, namun 

dapat dipersingkat dan diperpanjang 

sesuai kepuasan diri masing-masing. 

Pada intinya keberhasilan dari 

pengucapan mantra ini adalah 

terasa lega, bahagia dan nyaman.  

f. Tahap penutup diakhiri puja tri 

sandya dengan mantra Om Santhi 

santhi santhi om semoga damai 

dihati damai di dunia dan damai 

selalu. 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          177 
Vol. 2 No. 3, 2025 

3. Penutup 

Tahap mengakhiri biasanya diawali 

dengan melakukan meditasi berupa 

pengaturan nafas, pengaturan gerak 

pikiran hingga mencapai kenikmatan 

tersendiri. Ciri masuk pada bagian ini 

adalah anda akan menemukan 

beberapa jenis warna dalam 

penglihatan anda biasanya berwarna 

kuning, putih, merah, ungu, orange, 

biru, hitam dan warna lainnya yang 

mana menurut penulis itu berasal dari 

gerak sifat pikiran atau sifat-sifat yang 

melekat dalam pikiran yang jumlahnya 

sangat banyak namun yang berkuasa 

penuh berjumlah 18 yaitu Sad Ripu, Sad 

Atatayi dan sad rasa. Penulis juga 

memperkirakan warna yang dilihat 

karena sudah mampu masuk keranah 

cakra manusia yang berjumlah 7 cakra 

dengan tujuh warna. Itu ciri konsentrasi 

anda sudah masuk ke tahap atau mode 

sincronisasi. Setelah masuk mode 

tersebut dilanjutkan dengan mode 

memilih salah satu warna atau jika 

waktu banyak memasuki semua warna 

yang anda lihat dan coba rasakan dan 

sadari sifat dan pergerakkan warna 

tersebut. Jika sudah bisa masuk warna 

tersebut barulah masuk mode 

keheningan tanpa ada pikiran yang 

berkelana, tidak terfukos pada warna 

yang dilihat melainkan pandangan, 

pikiran yang terkendali penuh ibarat 

seperti pikiran kosong tetapi terkendali 

atau penuh kesadaran, hal ini biasanya 

ditemukan dalam waktu singkat dari 3-

40 detik saja. Bagi yang tingkatan sudah 

tinggi bisa mencapi 5-10 menit. Pada 

tahap inilah anda melakukan 

sincronisasi penuh terhadap ketiga 

tubuh anda yaitu tubuh fisik, tubuh 

pikiran dan tubuh atman. Jika sudah 

tersincronisasi maka semua 

pengetahuan yang dimiliki tiga tubuh 

itu dapat diakses dengan mudah. 

Terpenting dari sincronisasi ini adalah 

seimbangnya eksistensi ketiga tubuh ini 

tidak ada yang hanya satu tubuh yang 

menguasai. 

4. Afirmasi  

Tahap Afirmasi diri atau apresiasi 

diri, dimana tahap ini hanyalah 

tambahan tidak baku dalam rangkaian 

sincronisasi puja Tri Sandya. Afirmasi ini 

adalah berisikan doa harapan dan 

pernyataan misalnya memohon 

kelancaran, kesehatan, keberuntungan, 

dan permohonan lainnya. Ada tahapan 

afirmasi berupa apresiasi diri misalnya 

mengatakan saya hebat, saya bahagia, 

saya sehat, saya tenang dan 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          178 
Vol. 2 No. 3, 2025 

sebagainya. Selanjutnya ada juga 

afirmasi berupa pernyataan seperti 

mengucapkan kata terima kasih Tuhan 

saya dalam keadaan bahagia, keadaan 

sehat, damai dan sebagainya. Kata-kata 

ini diucapkan berkali-kali setiap 

sebelum menyelesaikan 

persembahyangan baik diucapkan 

dengan mulut maupun dalam hati. 

Setelah itu barulah ditutup dengan 

mantra Parama Santhi.  

Semua tahapan persembahyangan 

ini khusus pada tahap sebelum dan 

sesudah inti bersifat tidak baku dapat 

disesuaikan dengan keadaan, situasi 

dan kenyamanan masing-masing. 

Namun pada tahap inti adalah tahap 

baku tidak dapat dirubah-rubah 

terutama, mantranya, waktunya dan 

pemaknaanya. Masalah tempat juga 

tidak dibakukan harus ditempat suci 

dapat dilakukan dimana saja yang 

dianggap baik, bersih dan terhormat. 

Namun diantara berbagai tempat 

tersebut tempat yang paling baik 

adalah dilakukan di tempat suci karena 

ditempat suci sudah ada energi Tuhan 

atau energi positif di tempat tersebut 

yang nantinya akan membantu 

perkembangan dan ketahanan rohani 

anda. Sedangkan tempat selain tempat 

suci kemungkinan lebih besar energi 

negatif dibandingkan di tempat suci 

yang bisa mempengaruhi gelombang 

pikiran dan perkembangan rohani 

anda. Tentu ini akan mengakibatkan 

manfaat, tujuan dan implikasi dari 

persembahyangan Tri Sandya sulit 

diperoleh atau dirasakan. 

C. Implementasi Dalam Membangun 

Kesadaran 

Secara harfiah, "Tri" berarti tiga 

dan "Sandhya" berarti menghubungkan 

diri. Jadi, Tri Sandhya adalah praktik 

untuk menyambungkan kesadaran diri 

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa 

(Tuhan Yang Maha Esa) tiga kali sehari. 

Namun, keunikan dan kedalamannya 

terletak pada empat aspek 

fundamental: 

1. Simbol Kebhinekaan dan Penyatuan:  

Tri Sandhya adalah simbol pemersatu 

yang khas Indonesia. Ia disusun bukan 

untuk menganut satu sekte tertentu, 

tetapi merangkum berbagai aliran 

kepercayaan (sekte) yang hidup 

harmonis di Nusantara. Enam bait 

mantranya mengagungkan berbagai 

aspek Ketuhanan, dari Siwa, Wisnu, 

hingga Brahma, mencerminkan 

semangat Bhinneka Tunggal Ika dalam 

spiritualitas. Dengan melantunkannya, 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          179 
Vol. 2 No. 3, 2025 

umat merasakan penyatuan tidak 

hanya dengan Tuhan, tetapi juga 

dengan sesama dalam keberagaman. 

2. Sumber Mantra yang Holistik:  

Mantra Tri Sandhya disusun dari kitab 

Suci Weda Sruti (wahyu langsung) dan 

Smerti (tradisi). Bait pertama yang 

merupakan Gayatri Mantram dari Rg 

Veda, mewakili Sruti yang absolut dan 

suci. Bait-bait selanjutnya berasal dari 

berbagai sumber Smerti seperti Siva 

Stava dan Siwa Puja. Ini menunjukkan 

bahwa praktik ini menghormati 

seluruh khazanah kitab suci, tidak 

memilah-milah antara wahyu dan 

penjabaran tradisi. 

3. Susunan Mantra yang Mengantar pada 

Kesadaran Tertinggi:  

Enam bait mantra ini bukanlah 

rangkaian acak, melainkan sebuah 

tangga spiritual yang terstruktur. Bait 

pertama dan kedua (satwika) memuja 

Tuhan yang Maha Mutlak (Nirguna 

Brahman) dan Tunggal (Narayana). 

Bait ketiga dan keempat (rajasik) 

mengenali Tuhan dalam fungsinya (Tri 

Murti) dan menyadari sifat dualitas 

(widya-awidya) dalam diri manusia. 

Bait kelima dan keenam (tamasik) 

berisi permohonan pengampunan 

untuk semua makhluk dan diri sendiri, 

serta fokus pada penyucian pikiran, 

perkataan, dan perbuatan. Dengan 

demikian, pengucapan lengkap 

keenam baitnya merupakan 

perjalanan spiritual dari pengakuan 

terhadap Yang Mutlak, penjabaran 

fungsi-Nya, hingga introspeksi diri 

yang paling dalam. 

4. Waktu yang Sarat Makna Filosofis:  

Pemilihan waktu pada pukul 06.00, 

12.00, dan 18.00 bukanlah kebetulan. 

Waktu-waktu ini dalam tradisi Veda 

adalah momen pertemuan (sandhya) 

yang suci. Secara simbolis, angka 6 dan 

12 dikaitkan dengan konsep Tri Sarira 

(tiga lapisan tubuh: fisik, pikiran, dan 

rohani/atman) dan 18 sifat pikiran 

(seperti Sad Ripu). Melaksanakan Tri 

Sandhya pada waktu-waktu ini 

dimaknai sebagai upaya untuk 

menyelaraskan dan menyucikan ketiga 

lapisan tubuh tersebut, membantu 

sang diri untuk lebih mudah menyadari 

kehadiran sang Atman (roh) yang 

sejati. 

Dengan memahami keempat 

landasan ini, Puja Tri Sandhya menjelma 

dari ritual harian menjadi sebuah disiplin 

spiritual yang lengkap untuk membangun 

kesadaran universal, toleransi, dan 

penemuan diri. Langkah-Langkah 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          180 
Vol. 2 No. 3, 2025 

(Tripmen) Meningkatkan Kesadaran 

Spiritual melalui Puja Tri Sandhya. Berikut 

adalah langkah-langkah sistematis untuk 

tidak hanya menjalankan, tetapi juga 

menghayati dan mengembangkan 

kesadaran spiritual dari praktik Puja Tri 

Sandhya: 

1. Pahami Filosofi dan Makna di Balik 

Setiap Unsur (Pra-Praktik): 

Sebelum mempraktikkan, luangkan 

waktu untuk mempelajari sejarah, 

filosofi, dan makna dari setiap bait 

mantra, waktu pelaksanaan, dan 

simbol-simbolnya. Pemahaman 

intelektual ini akan menjadi fondasi 

keyakinan dan menghindari praktik 

yang bersifat rutinitas buta. Hayati 

bahwa Anda sedang melestarikan 

sebuah warisan spiritual khas 

Nusantara yang mempersatukan 

keragaman. Ini akan menumbuhkan 

rasa syukur dan kebanggaan yang 

positif. 

2. Lakukan Persiapan yang Menyeluruh 

(Sarana dan Prasana): 

Lakukan pensucian diri dengan mandi 

atau setidaknya membasuh muka, 

telinga, leher, lengan, dan kaki. 

Kenakan pakaian yang bersih dan 

sopan, disesuaikan dengan tempat 

sembahyang (busana adat jika di pura 

umum). Cari tempat yang tenang dan 

bersih, idealnya di kamar 

suci/sanggah, merajan, atau pura. Jika 

tidak memungkinkan, ruang pribadi 

yang dihormati dapat digunakan. 

Siapkan mental dengan meninggalkan 

sejenak segala kesibukan duniawi. 

3. Hayati Setiap Tahapan dengan Penuh 

Kesadaran (Inti Praktik): 

Awali dengan sikap salam (anjali) dan 

mengatur napas (Pranayama). Tarik, 

tahan, dan hembuskan napas dengan 

mantra dalam hati (Om Ang, Ung, 

Mang Namah) untuk menenangkan 

pikiran dan memusatkan kesadaran. 

Ucapkan keenam bait mantra Tri 

Sandhya dengan penuh penghayatan. 

Anda dapat melantunkannya dengan 

suara lirih atau dalam hati. Fokuskan 

pikiran pada arti dan getaran setiap 

mantra. Jangan biarkan pikiran 

mengembara kepada hal-hal duniawi. 

Biarkan makna universal dari mantra 

dari pemujaan Yang Absolut hingga 

permohonan ampun untuk semua 

makhluk yang meresap ke dalam 

kesadaran Anda. Setelah mantra, 

luangkan waktu untuk duduk hening 

(meditasi). Amati napas dan pikiran 

yang muncul. Jika muncul warna-

warna dalam meditasi (sebagai simbol 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          181 
Vol. 2 No. 3, 2025 

dari aktivasi cakra atau sifat pikiran), 

jangan melekat, cukup sadari. Tahap 

ini adalah momen untuk 

"menyinkronkan" tubuh fisik, pikiran, 

dan atman, merasakan keheningan 

dan kedamaian sejati. 

4. Integrasikan dalam Kehidupan Sehari-

hari (Pasca-Praktik): 

Akhiri dengan afirmasi atau doa untuk 

menguatkan niat baik. Ucapkan kata-

kata positif seperti "Saya damai, saya 

bersyukur, saya akan berbuat baik," 

untuk memprogram pikiran bawah 

sadar. Implementasikan makna Tri 

Sandhya dalam tindakan nyata. Bait 

kelima tentang memohon kebahagiaan 

semua makhluk dapat diwujudkan 

dengan bersikap toleran dan berbelas 

kasih. Bait keenam tentang penyucian 

pikiran, perkataan, dan perbuatan 

menjadi panduan untuk menjaga etika 

dan moral sepanjang hari. 

Kunci pengembangan spiritual 

melalui Tri Sandhya terletak 

pada konsistensi dan kedalaman 

penghayatan, bukan sekadar keteraturan 

ritual. Dengan menjalankan langkah-

langkah ini, Puja Tri Sandhya akan 

bertransformasi dari kewajiban agama 

menjadi sebuah jalan personal yang 

powerful untuk membangun kesadaran 

spiritual yang utuh, damai, dan terhubung 

dengan Tuhan, sesama, dan diri sendiri. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan uraian materi, dapat 

disimpulkan bahwa Puja Tri Sandhya 

adalah sebuah warisan spiritual unik dan 

khas Indonesia yang jauh melampaui 

sekadar ritual sembahyang tiga waktu. Ia 

merupakan kristalisasi dari perjalanan 

sejarah, filsafat, dan kebutuhan umat 

Hindu di Indonesia untuk diakui dan 

bersatu. Secara esensial, Puja Tri Sandhya 

adalah sebuah disiplin spiritual yang 

holistik yang dirancang untuk 

"menghubungkan diri" (Sandhya) sang 

individu dengan Tuhan (Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa) sebanyak tiga kali (Tri) dalam 

sehari. Keunikan dan kedalamannya 

terletak pada empat pilar utamanya. 

Tri Sandhya lahir dari konteks Indonesia 

yang majemuk. Susunan enam bait 

mantranya yang merujuk pada berbagai 

sekte (Siwa, Wisnu, dll.) menjadikannya 

sebuah simbol nyata dari Bhinneka 

Tunggal Ika dalam ranah spiritual, 

mempersatukan keragaman keyakinan 

dalam satu praktik universal. Mantra-

mantra dalam Tri Sandhya disusun secara 

brilian dari kedua sumber kitab suci 

utama, yaitu Sruti (wahyu langsung, 



 
Sahaya: Jurnal Pengabdian Masyarakat Multidisiplin                                                          182 
Vol. 2 No. 3, 2025 

seperti Rg Veda) dan Smerti (tradisi). Hal 

ini menunjukkan landasan teologis yang 

kuat dan menghormati seluruh khazanah 

Veda. Enam bait mantra bukanlah urutan 

acak, melainkan sebuah perjalanan 

kesadaran yang sistematis. Dimulai dari 

pemujaan Tuhan Yang Maha Mutlak 

(Nirguna Brahman), menuju pengenalan 

pada fungsi-Nya (Tri Murti), dan diakhiri 

dengan introspeksi diri serta permohonan 

penyucian atas pikiran, perkataan, dan 

perbuatan (Tri Kaya Parisudha). Ini adalah 

sebuah kurikulum spiritual yang lengkap. 

Pemilihan waktu pada pukul 06.00, 12.00, 

dan 18.00 bukan hanya mengikuti 

petunjuk Veda, tetapi juga sarat dengan 

simbolisme untuk menyelaraskan ketiga 

lapisan tubuh manusia (Tri Sarira): fisik, 

pikiran, dan rohani (Atman). 

Dengan demikian, Puja Tri Sandhya 

bukanlah sebuah kewajiban ritual yang 

kaku, melainkan sebuah jalan transformasi 

spiritual. Konsistensi dalam 

pelaksanaannya, yang disertai dengan 

pemahaman makna dan penghayatan 

mendalam pada setiap tahapannya—

mulai dari persiapan, pengucapan mantra, 

hingga meditasi—akan membangun 

kesadaran yang utuh. Kesadaran ini tidak 

hanya terbatas pada hubungan vertikal 

dengan Tuhan, tetapi juga horisontal 

dengan sesama makhluk dan lingkungan, 

serta ke dalam diri sendiri untuk mencapai 

kedamaian dan pencerahan (Santi). Oleh 

karena itu, Puja Tri Sandhya adalah jati diri 

spiritual Umat Hindu Indonesia, sebuah 

mahakarya yang memadukan keagungan 

tradisi Veda dengan kearifan lokal 

Nusantara untuk membentuk insan yang 

sadar, toleran, dan berbudi luhur. 

DAFTAR PUSTAKA 

Griffith, R.T.H. 2005. Rgveda Samhita. 

Surabaya: Parmita 

Griffith, R.T.H. 2005. Yajurveda Samhita. 

Surabaya: Parmita 

https://youtu.be/Btdoo2fCWLs?si=tVEILQ

RX6HTUiuYB Pengembangan 

pengetahuan 

Natih, I. K. N. & N. M. A. N. 1983. Agana 

Hindu: Sejarah, Sumber, dan Ruang 

Lingkup. Jakarta: Universitas Indonesia 

 

Narwadha, I Ketut. 2006. Paindikan 

Maturan Penyabranan. Surabaya: 

Paramita 

Sura, I Gede. 1993. Agam Hindu Sebuah 

Pengantar. Denpasar: CV Kayu Mas 

Agung 

Titib, I Made.(1997). Veda Sabda Suci 

Pedoman Praktis Kehidupan. Surabaya: 

Paramita.  

Wijaya, Ida Pandita Mpu Jaya, 2004. Doa 

Sehari-Hari Keluarga dan masayrakat 

Hindu. Surabaya: Paramita 

 


